

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



### A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d'un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d'une bibliothèque avant d'être numérisé avec précaution par Google dans le cadre d'un projet visant à permettre aux internautes de découvrir l'ensemble du patrimoine littéraire mondial en ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n'est plus protégé par la loi sur les droits d'auteur et appartient à présent au domaine public. L'expression "appartenir au domaine public" signifie que le livre en question n'a jamais été soumis aux droits d'auteur ou que ses droits légaux sont arrivés à expiration. Les conditions requises pour qu'un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d'un pays à l'autre. Les livres libres de droit sont autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance humaine et sont trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme un souvenir du long chemin parcouru par l'ouvrage depuis la maison d'édition en passant par la bibliothèque pour finalement se retrouver entre vos mains.

### Consignes d'utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothèques à la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de les rendre ainsi accessibles à tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce patrimoine. Il s'agit toutefois d'un projet coûteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avons pris les dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en instaurant des contraintes techniques relatives aux requêtes automatisées.

Nous vous demandons également de:

- + *Ne pas utiliser les fichiers à des fins commerciales* Nous avons conçu le programme Google Recherche de Livres à l'usage des particuliers. Nous vous demandons donc d'utiliser uniquement ces fichiers à des fins personnelles. Ils ne sauraient en effet être employés dans un quelconque but commercial.
- + Ne pas procéder à des requêtes automatisées N'envoyez aucune requête automatisée quelle qu'elle soit au système Google. Si vous effectuez des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractères ou tout autre domaine nécessitant de disposer d'importantes quantités de texte, n'hésitez pas à nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux l'utilisation des ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous être utile.
- + *Ne pas supprimer l'attribution* Le filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre projet et leur permettre d'accéder à davantage de documents par l'intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le supprimez en aucun cas.
- + Rester dans la légalité Quelle que soit l'utilisation que vous comptez faire des fichiers, n'oubliez pas qu'il est de votre responsabilité de veiller à respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n'en déduisez pas pour autant qu'il en va de même dans les autres pays. La durée légale des droits d'auteur d'un livre varie d'un pays à l'autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de répertorier les ouvrages dont l'utilisation est autorisée et ceux dont elle ne l'est pas. Ne croyez pas que le simple fait d'afficher un livre sur Google Recherche de Livres signifie que celui-ci peut être utilisé de quelque façon que ce soit dans le monde entier. La condamnation à laquelle vous vous exposeriez en cas de violation des droits d'auteur peut être sévère.

### À propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et l'accès à un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le français, Google souhaite contribuer à promouvoir la diversité culturelle grâce à Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livres permet aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs à élargir leur public. Vous pouvez effectuer des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage à l'adresse http://books.google.com









# HISTOIRE

### ESCELTES:

ET PARTICULIEREMENT

### DES GAULOIS DES GERMAINS;

uis les Tems fabuleux, jusqu'à la Prise de Rome par les Gaulois.

71MON PELLOUTIER, Pasteur de l'Eglise ançoise de Berlin, Membre & Bibliothécaire de lcadémie des Sciences, & Belles-Lettres de Prusse.

ELLE ÉDITION, REVUE, CORRIGÉE ET AUGMENTÉE l'un quatrième Livre posthume de l'Auteur,

DÉDIÉE

### MONSEIGNEUR LE DAUPHIN.

M. DE CHINIAC, Avocat au Parlement; l'Académie Royale des Belles-Lettres Montauban.

Antiquam exquirite Mattem. Virg. Eneid. 11. 96.

### TOME SIXIEME.



### A PARIS,

l'Imprimerie de QUILLAU, rue du Fourre.

M. DCC. LXXI.

Avec Appobation & Privilége du Roi.

# THE NEW YORK PUBLIC LIBRARY

ASTOR, LENOX AND TILDEN FOUNDATIONS



## HISTOIRE DES CELTES.

### SUITE DU LIVRE TROISIEME.

<del>- 2002 () - 44444</del>

### CHAPITRE XIV.

S. I. Le jugement que les Peuples On a préten-Celtes portoient de la Théologie du que les des Grecs, suffiroit presque, sans rendoient un culte reliautre preuve, pour montrer que gieux aux ames des Hél'apothéose des morts étoit un Dogme inconnu à ces Peuples. Ils se moquoient des Religions, où l'on représentoit la Divinité sous la forme de l'homme, où l'on adoroit des Tome VI.

### . Histoire

Dieux mâles & femelles, des Dieux issus des hommes, dont on célébroit la naissance, dont on montroit le tombeau. Peut-on se persuader, après cela, qu'ils donnassent euxmêmes dans toutes ces extravagances, qui étoient aussi opposées à leur Doctrine, qu'elles le sont au fens commun? Cela n'a pas empêché qu'on ait attribué, presque généralement, aux Peuples Celtes d'adorer, non leurs propres Héros, il y auroit là quelque ombre de vraisemblance, mais des Héros étrangers, tels qu'étoient Hercule, Bacchus, Castor, Pollux & plusieurs autres, Il faut examiner le fait, & découvrir, s'il est possible, ce qui a donné lieu à cette imputation.

a assuré lercule fervi me un , dans ; la Cel-

Nous parlerons dans ce Chapitre, du culte que les Celtes rendoient à Hercule, selon les Auteurs Grecs & Latins. On prétend qu'il étoit servi & connu dans toute la Celtique, comme un Dieu. Ayant parcouru outes ces vastes contrées, il n'y en woit aucune où il n'eût mérité, par quelqu'exploit, les honneurs divins, que les gens du Pays lui rendirent, les uns pendant sa vie, & les autres après sa mort. On va donner, en deux mots, l'histoire d'Hercule, autant qu'elle regarde les Celtes. Si l'on rapporte des fables, ce sera pour les relever, & pour montrer que les Grecs, afin de donner du lustre au plus célébre de leurs Héros, ont débité effrontément les mensonges les plus groffiers & les plus ridicules, qu'ils ont prêté leurs propres idées à des Peuples qui en avoient de direclement opposées.

S.II. On a donc dit (1) « que l'un on affum » des douze travaux qu'Euristhée avoit passes

<sup>(2)</sup> Diod. Sic. lib. IV. p. 156. & feq. Dionyf. Halic. I. cap. 5. p. 31. Juffin. XLIV. 4. Hefiod. Theogon. v. 288, 289.

### Histoire

Fifagne & qu'il y avoit founds toute

» imposa à Hercule, sut qu'il lui mamenât les vaches de Géryon. » Pour obéir à cet ordre, le Héros » se rendit dans l'Isle de Créte, où » il s'embarqua pour l'Espagne, qui » étoit gouvernée par un Roi, nom-» mé Chryfaor. Il portoit ce nom, » à cause de ses richesses, & avoit » trois fils extrêmement braves. Her-» cule ayant passé (2) en Egypte, & wen (3) Afrique, arriva à l'endroit » où la mer Méditéranée étoit fermée " & séparée de l'Océan par deux » grandes Montagnes, appellées Calpé \* & Abyla. Pour ouvrir une libre » communication aux vaisseaux » entre les deux Mers (4), il sépara

<sup>(2)</sup> Diod. Sic. IV. p. 156. & feqi

<sup>(3)</sup> Diod. Sie, ibid. Saluft. Jugursk. cap: 89. Fomp. Mel I. cap. 5. p. 10. Eustath. ad Dionys. Perieg. v. 174. p. 33. Solin. p. 25. 260. & 266.

<sup>(4)</sup> Pomps Mel. I. cap. 5. pag. 10. Plint Hiffe Mar. lib. III. in Proem. Philostrate lib. III.c. 14. pag. 92.

### DES CELTES, Livre III.

» les rochers, & les posa sur les deux » rivages oppolés(5), comme un mo-» nument de ses couries, qu'il n'avoit » pu pousser plus loin, parce qu'il n'a-» voit trouvé au-delà que le cahos » & d'épaisses ténébres. C'est en mé-» moire de cet événement (6) que les » deux Montagnes ont reçu le nom » de Colomnes d'Hercule. Etant » ensuite passé en (7) Espagne, il » tua en duel Géryon & ses deux » freres. D'autres disent qu'Hercule " vint avec sa flotte, dans l'Isle (8) » d'Erythie, (que quelques-uns pla-» cent sur les côtes de Portugal; mais » qui est constamment l'Isle de Gades. » comme Samuel Brochart l'a dé-

<sup>(5)</sup> Schol, ad Pindar, Olymp. 3. Dion. Perieg. v. 64. Eustath. ad Dion. Per. p. 19.

<sup>(&#</sup>x27;) Po npon. Mela lib. I. cap. 5. p. 10.

<sup>(7)</sup> Diod. Sic IV. p. 156. & f. Straho I. p. 2. (8) Pomp Mel III. cap 6, p. 80. Solin. c. 36.

pag . 257. Entipid. Herc, Fur. v. 423, Etymol. Magn. p. 231.

"montré avec beaucoup d'érudi
"tion.) Ce fut, comme ils le pré
"tendent, dans cette Isle, qu'Hercul
"combattit Géryon (10), qui e
"représenté comme ayant trois tête
"& trois corps, soit parce (11
"qu'il étoit Roi de trois Isles
"foit parce que (12) ses det
"freres & lui étoient trois têtes dat
"un bonnet, comme on le dit e
"commun proverbe. Après s'êt
"emparé des richesses de Chry
"faor, & des troupeaux de Géryo
"Hercule poussa plus soin ses co
"quêtes, bâtit les Villes de (1:

<sup>(</sup>g) Geogr. Sacr. Part. II. lib. I. cap. pag. 677.

<sup>(10)</sup> Hefiod. Theog. v. 288. Silius I. v. 2 III. v. 422. XIII. v. 201. Eurip. Herc. F v. 423. Apollodor. lib. II. cap. 5.

<sup>(11)</sup> Servius ad Æneid. VII. v. 661.

<sup>(12)</sup> Justin XLIV. 4.

<sup>(13)</sup> Strabo III. 140. Cafaubon, dans fan fur Strabon, prouve qu'il faut lire Carreja, lieu de Calpe, qui étoit une Montagne.

» Cartéja, & de (14) Sagunte, éta» blit une Colonie de (15) Doriens,
» fur le bord de l'Océan, & s'avan» ça jusqu'aux Monts Pyrénées, où
» nous le retrouverons bientôt ».
En considération de ces exploits,
les Habitans du Pays consacrerent à
Hercule le célébre Temple que l'on
voyoit dans l'Isle de Gades, où étoit
un Oracle fort renommé; mais ils
résolurent en même tems, & sirent
passer en loi (17), qu'à l'avenir aucun Espagnol ne posséderoit plus
ni or, ni argent, parce que ce Conquérant n'avoit porté autresois la

<sup>(14)</sup> Silius lib. I. v. 275. 369.

<sup>(15)</sup> Amm. Marc. XV. cap. 9. p. 97.

<sup>(16)</sup> Cet Oracle étoit encore en réputation du tems de l'Empereur Garacalla, qui fit mourir Calus Æmilianus, pour l'avoir consulté. Excerpt. ex Dione ap. Vales. p. 756. On a cité ci-dessus, th. VII. §. 2. not. 34. une Loi Romaine, qui permet de faire des Legs pieux à l'Hercule de Gades.

<sup>(17)-</sup>Aristot. de Mirab. Auscult. p. 707.

guerre dans un Pays si éloigné de sa patrie, que pour s'emparer de leurs tréfors.

C'eft une fiction. Cet Hercule éto un Phémicien qui avoit ét. de Gades.

S. III. Les Auteurs Grecs & Latins qui s'accordent presque tous à raconter des fables, ont bien senti (18) bli la Colonie que leur Hercule étoit beaucoup plus moderne que celui qui avoit un Temple dans l'Isle de Gades. Celui-ci étoit d'ailleurs un Dieu Phénicien, dont le culte avoit été apporté de (19) Tyr, & non pas de Gréce; ou, ce qui paroît être encore plus vraisemblable, d'étoit un Général Phénicien (20), qui, après avoir établi une Colonie de sa Nation dans l'Isle de Gades (\*), périt ensuite dans la guerre contre les Espagnols.

<sup>(18)</sup> Herodot. II. 44.

<sup>(19)</sup> Justin. XLIV. 5. Macrobe infinue que c'étoit le Soleil. Saturn. lib. I. cap. 20. p. 207.

<sup>(20)</sup> Pemp. Mela lib. III. cap. 6, pag. 80. Saluft. Jugurth. cap. 18.

<sup>(\*,</sup> Etymol. Magn. p. 219.

Par ces raisons, les Tyriens & les Carthaginois qui demeuroient en Espagne, en firent un de leurs Dieux tutélaires, & lui rendirent un culte religieux dans le Temple où il étoit enterré.

Philostrate prétend, à la vérité (21), que l'on servoit dans le Temple de Gades les deux Hercules, sçavoir, l'Egyptien (c'est le même que le Tyrien), & le Grec. Mais, 1.º Philostrate ne mérite aucune soi sur cet article, non-seulement parce que c'est un Auteur fabuleux, & qui ne rapporte les choses que sur un ouidire, mais encore parce qu'il avoue lui-même, dans un autre endroit, que l'Hercule Egyptien (22) étoit le seul qui sût venu à Gades. 2.º Les Auteurs plus anciens ne sont men-

<sup>(21)</sup> Philoft. Vit. Apollon. lib. V. cap. 1. pag. 211.

<sup>(22)</sup> Philostrat lib. II. cap. 14. p. 97.

### 10 Нізтота

tion que d'un seul (23) Hetcule, qui suit connu & servi à Gades; c'étoit le Phénicien. 3.º Hécatée, quo qu'il aimât beaucoup le merveilleux, n'avoit pas laissé de remarquer (24) que le Roi Géryon avoit été transplanté fort mal à propos en Espagne il avoit regné dans une petite contrée de l'Epire, où Hercule alla l'attaquer & lui enlever ses troupéaux. Après un témoignage si sormel, il ne saut pas s'arrêter à celui d'Aristote; il prétend (25), que l'Hercule Grec oit soumis l'Espagne, & en donne preuve, que, depuis ce tems.

les Espagnols avoient senonce a l'usage de l'argent. Le Philosophe commet, dans cette occasion, le so-phisme que l'on appelle non sausa.

<sup>(23)</sup> Arrian. Exped. Alex lib. II. pag. 126 Appian. Iber. initio.

<sup>24</sup> Arrian. Exped. Alex. II p. 126. Euftath. in Dionys. Perieg. v. 561. p. 92.

<sup>(25)</sup> Ci-d. §. 2. not. 17.

DES CELTES, Livre III. 11 pro causa. Les Espagnols, non plus que les autres Peuples Celtes (26), ne possédoient ni or, ni argent, du tems d'Aristote; ce n'est pas qu'ils en eussent interdit l'usage, après en avoir reconnu l'abus & le danger; mais c'étoit des barbares qui ne connoissoient pas encore le prix de ces métaux, ni l'utilité qu'une société bien réglée peut en tirer. 5.9 Mais que cet Hercule, qui avoit un Temple à Gades, & qui passoit pour avoir soumis une partie de l'Espagne, fût Grec, ou Tyrien, il en résultera toujours que c'étoit un Héros étranger. Il pouvoit être fervi par les Grecs, & par les Phéniciens, qui avoient plusieurs établissemens sur les côtes de ce Royaume; mais il ne l'étoit assurément pas par les Habitans naturels du Pays. Les Peuples

ont mis au rang des Dieux, des Con-

<sup>(26)</sup> Ci-d. Liv. II. ch. 9. p. 192.

### 12 HISTOIRE

quérans qui les ont élevés, ou tirés de la servitude; jamais ils n'ont fait le même honneur à des brigands qui les avoient opprimés ou dépouillés. 6.º On ne sait, aureste, si ce sut pour s'accommoder aux idées, & aux coutumes des Espagnols, que les Tyriens (27) ne placerent point d'Idole dans le Temple qu'ils avoient confacré à leur Hercule dans l'Isle de Gades. Cette conjecture paroîtra assez naturelle, si l'on considére, d'un côté, que les Celtes condamnoient l'usage des simulacres, & de l'autre, que l'Isle s'appelloit anciennement (28) Cotinusa, c'est-à dire, la maison, le Sanctuaire du Dieu Tis, qui est le nom que les anciens Habitans de l'Europe donnoient à l'Être suprême.

in a dir,

S. IV. Revenons présentement à

<sup>(27)</sup> Ci-d. not. 21. Silius lib. III. v. 39. (28) Ci-d. ch. VI. §. 3. not. 41.

### DES CELTES, Livre III. 13

notre Héros. On assure (29) que de fondement l'Espagne il passa dans les Gaules, qu'elecule Quelques-uns, à la vérité, lui font pa le dans prendre une route toute opposée, & prétendent (30) qu'il traversa l'Europe d'Orient en Occident. Mais ils conviennent, au reste, que ce Conquérant entra dans les Gaules. avec son armée, & les soumit à sa domination. D'abord il vint à la cour du Roi des (31) Bébryces qui demeuroient autour de Narbonne-Là il corrompit la Princesse Pyrène. fille du Roi, de laquelle les Monts. Pyrénées ont reçu leur nom. S'étant ensuite avancé jusqu'en Bourgogne (32), il y construisit la célébre (33). Ville d'Alisé ( Alesia ) que les Gau-

<sup>(29&#</sup>x27; Diod. Sic. IV. p. 136, & f. Lucian. Hercul. Gallic. pag. 858.

<sup>(30)</sup> Strabo IV. p. 183. Ammian. Marc. XV. cap. 9. p. 96. cap. 10. p. 101.

<sup>(31)</sup> Silius lib. III. v. 420-441.

<sup>(32)</sup> Diod. Sic. IV. 156. v. 210.

<sup>(23)</sup> Diodore de Sicile lib. 111. pag. 158. dit

HISTOIRE

lois regardoient comme la Métropole de leur Pays, & qui passa pour
imprenable jusqu'au tems de JulesCésar. Pendant le séjour qu'il sit dans
les Gaules (34), il eut commerce
avec dissérentes Dames du Pays,
dont il eut plusieurs ensans, & entr'autres (35) trois sils, Celtus, Galates, & Iber. Un de ses Capitaines
bâtit aussi une Ville dans le Languedoc, à laquelle il donna son nom de
(36) Nemausus (Nismes.)

Hercule : un Gél des seillois.

Pline a, sans doute, raison de regarder tout ce qu'on disoit d'Hercule (37) & de Pyrène, comme de pures sictions. Il y a, cependant, quelque fondement dans ce que les Historiens rapportent (38) « qu'Hercule passa

<sup>. »</sup> qu'il l'appella Alessa, parce que son armée » s'étoit égarée dans cet endroit. »

<sup>(34)</sup> Ammian. Marc. XV. cap. 9. p. 96.

<sup>(35)</sup> Diod. Sic. V. 210. Eustath. ad Dionys. Perieg. v. 282. p. 47.

<sup>(36)</sup> Stephan. de Urb. p. 586.

<sup>(37)</sup> Plin. Hift. Nat. III. 1.

<sup>(23)</sup> Diod. Sic. IV. p. 156, & f.

» dans la Celtique, qu'il y abolit les » injustices, & la barbare coutume » d'immoler les étrangers (39); » qu'il tua dans les Gaules Tauriscus » (40); qu'il défit les géants Albion » & Bergion, dans la plaine que l'on » appelloit autrefois (41) Campi la-» pidei, & que les flèches lui ayant » manqué pendant la bataille, il in-» voqua Jupiter, qui le secourut, » en faisant descendre sur ses enne-» mis une grêle de pierres ». Voici ce qui a, probablement, donné lieu à ces fables, L'Hercule dont il s'agit ici, est thef des Marseillois, qui avoit gagné une bataille confidérable sur les (42) Liguriens établis

<sup>(39)</sup> Ci-dessus note 34.

<sup>(40)</sup> Pomp. Mela II. cap. 5. p. 57. Plin. III. 4. Strabo IV. p. 183. Dionys. Halic. I. p. 34. Bo-chart. Geogr. Sacr. Part. 2. lib. 1. c. 91. p. 730.

<sup>(41)</sup> On l'appelle aujourd'hui la Crau. Bochart prétend que ce nom a été corrompu de celui de Craig, qui fignifioit, en Gaulois, une pierre.

<sup>(42)</sup> Eschyle avoit remarqué que ce sut con

autour de la Ville. Les noms d'Al bion, & de (43) Bergion, qui désignent tous deux des montagnards, insinuent que ces Liguriens étoient de ceux qui demeuroient dans les Alpes voisines, & qui passoient pour le Peuple le plus belliqueux de toute la Contrée. Ils avoient encore la même réputation du tems de Jules-César, qui les appelle (44) Albici. Le nom de Tauriscus marque que ces Liguriens étoient des Celtes, qui se croyant issus du Dieu Teut, portoient le nom de Tectosages c'est-àdire, d'enfans de Teut, & Miloient leur Pays Tau-rich, Royaume de Teut. Il se peut bien que les flèches ayant manqué sur la fin du combat.

tre des Liguriens qu'Hercule gagna la bataille de la Crou. On peut voir le passage de ce Poète dans Strabon IV. p. 183. & dans Denys d'Halicarnasse lib. I. pag. 34. Voyez aussi Eustath. ad Dionys. Perieg. v. 76. p. 21.

<sup>(43)</sup> Ci-d. Liv. I. ch. 15. p. 303.

<sup>(44)</sup> Czsar de Bello Civili lik. L. cap. 34. & 57.

ES CELTES, Livre III. 17 desMarseillois eût ordonné à de se servir contre l'ennem; rres qu'ils trouvoient sous eds. Le Général Grec ayant les Liguriens après cette vicibolit dans le Pays conquis bares coutumes d'immoler ngers, & de vuider tous les s à la pointe de l'épée. C'estn les apparences, ce qui a e canevas (45) qu'Eschyle itres Poetes ont brodé à leur 2. Ammien-Marcellin pouvoit oir lû quelque chose de semans une Inscription qu'il dit ue. Ou y donnoit au Chef rseillois le glorieux titre ile, que cet Historien a pris opos pour le fils d'Amphi-

Le Héros dont on vient de Les Gaulois yant été l'ennemi déclaré des rems de la

-dessus not. 42. dessus not. 34.

VĮ.

cule Ogmius.

cien, l'Het- Gaulois, on sent bien qu'il ne po voit être l'objet de leur culte rel gieux. Il faut avouer, cependan que dans le fecond siècle du Christi nisme, les Gaulois adoroient u Hercule, qu'ils appelloient Ogmiz Mais ce n'étoit affurément pas 1 Héros, encore moins le grand Hér des Grecs. C'étoit un Dieu Celt il sera facile de le reconnoître pour peu qu'on life avec attentie ce qui en a été dit par Lucien, q est le premier & le seul Auteur q en ait fait mention. Ce Philosopi avoit été dans les Gaules. Il y avo vû le Dieu Ogmius, représenté so une forme & dans une attitu toute extraordinaire. C'est le su d'un Dialogue intitulé, l'Herci Gaulois, dans lequel on trouve particularités suivantes (47). . L »Celtes nomment Hercule, dans le

1.4

<sup>(47)</sup> Lucian. in Hercule Gallico p. \$58.

### DES CELTES, Livre III. 19 » Langue, Ogmius. Ils représentent » ce Dieu fous une forme toute ex-» traordinaire. C'est un vieillard dé-» crépit, qui a le derrière de la tête » chauve. Le peu de cheveux qu'il » conferve fur le devant, font par-» faitement blancs. Il a la peau ridée » & d'un noir de suie, comme les » vieux matelots. Vous diriez plutôt » que c'est ou Caron, ou Japet, ou » quelqu'autre homme revenu de » l'enfer; en un mot, à en juger par " l'image, vous le prendriez pour " tout autre que pour Hercule. Cette » figure d'homme ne laisse pas de » porter l'équipage d'Hercule. Cou-» vert d'une peau de lion, il tient la » massue dans sa main droite, le » carquois lui pend sur les épaules, » & dans la main gauche, il tient » un arc bandé. Enfin il a tout l'atti-» rail d'Hercule. Je crus d'abord que

» les Celtes avoient inventé cette » figure grotesque, pour se moquer

» des Dieux des Grecs, & pour : » venger d'Hercule, qui avoit autre » fois ravagé leur Pays, & la plu » grande partie de l'Occident, e » allant chercher les troupeaux c » Géryon. Mais je n'ai pas encoi » rapporté ce qu'il y avoit de plu » extraordinaire dans le tableau. C » vieux Hercule traîne après soi ur » grande multitude d'hommes, qu' » tient tous attachés par les oreille » avec des chaînes d'or émaillé, fo » délicates, & fort précieuses, qu » ressemblent à celles qu'on port » autour du cou. Attachés » des liens si fragiles, ils ne per » sent pas à s'enfuir, quoiqu'i » pussent le faire facilement. Ils r » résistent point, & ne se roidisser » pas contre celui qui les tire. A » contraire, ils le suivent volontaire w ment & avec joie, en louant celu » qui les conduit. Ils se hâtent même # & on voit par les chaînons, qu ٠,٠

» sont lâches, qu'ils tâchent de de-» vancer leur conducteur, & qu'ils » seroient bien fâchés qu'on les dé-» liât. Quand je devrois ennuyer » mon Lecteur, il faut que je rap-» porte encore ce que je trouvai de » plus abfurde dans le tableau. Her-» cule a la main droite embarassée de » sa massue, & la gauche d'un arc. » Le Peintre ne sachant donc où il » devoit attacher un bout des chaî-» nons, s'est avisé de percer l'extré-» mité de la langue du Dieu, & d'y » attacher de petites chaînes qui » vont toutes se rendre dans sa » bouche, ensorte qu'il tire toute » la foule avec sa langue. Le Dieu » a le visage & les yeux tour-» nés sur la multitude, qu'il regar-» de d'un air gracieux & riant ». Un Philosophe Celte, auquel Lucien demanda l'explication de ce tableau, lui répondit qu'Hercule présidoit à l'éloquence parmi les Gaulois.

### 22 HISTOIRE

L'Hercule

Ogmius étoir
le Dieu Su
prême.

Pour faire présentement nos reflexions fur ce passage, remarquons d'abord, que ce tableau n'appartient point, à proprement parler, à la Religion des Celtes, qui ne vouloient point qu'on représentât la Divinité sous la forme de l'homme. On fera voir, en son lieu, que ce scrupule étoit commun aux Gaulois avec tous les autres Peuples Scythes & Celtes. Ce tableau avoit été fait depuis le tems de Jules-César, après que les Gaulois eurent adopté des superstitions étrangères, & particulièrement la coutume d'avoir des Temples & des Idoles. On voit clairement, que le Peintre, qui étoit initié dans la Mythologie des Grecs & des Romains, voulant représenter un Dieu des Gaulois, & exprimer parfaitement l'idée qu'ils en avoient, lui attribue les caractères de trois Divinités étrangères, l'ancienneté de Saturne, la valeur d'Hercule, & l'élo-

### . DES CELTES, Livre III. 23

quence de Mercure. Ce Dieu Gaulois est manisestement le Teut, l'Odin, dont il a été parlé au long dans le Chapitre sixième de ce Livre. Ce Teut étoit regardé comme le Pere des Hommes & des Dieux. C'étoit le premier Être, le plus ancien des (48) Dieux, ainsi que le porte l'Edda des Islandois. Par cette raison, il est représenté sous la forme d'un vieillard. Le même Teus étoit le Dieu des Guerriers. C'est auprès de lui (49) que tous ceux qui perdoient la vie dans le noble métier des armes, alloient jouir d'une gloire & d'une félicité transcendantes. C'est ce que marque la massue, l'arc, en un mot, tout l'équipage d'Hercule, dans lequel il est représenté. Enfin le Dieu Teus étoit regardé dans les Gaules, comme (50) l'inventeur des Sciences

<sup>(48)</sup> Ci-deffus ch. VI. §. 5. not. 36.

<sup>(49)</sup> Edda Island. Mitholog. 33.

<sup>(50)</sup> Ci-deffus ch. VI. \$. 4. not. 11.

& des Arts. C'est la raison pour laquelle le Peintre lui attribue ce que les Grecs appelloient les lags de Mercure, c'est à-dire, le don de perfuader. Lucien appelle ce Dieu Gaulois Hercule. Il auroit pû l'appeller, avec autant & plus de raison, Mercure D'un côté, c'est sous ce nom que les étrangers désignoient ordinairement le Teut des Gaulois. D'un autre côté. c'est là précisément ce que marque le nom d'Ogmius. Edmond Dickinson a cru (51) que cet Ogmius étoit Josué, qui reçut ce nom, après qu'il eût défait Og, Roi de Basan. C'est une vision. M. Keysler a prouvé (52) qu'Oga, Ogum, & Ogma, est un vieux mot Celtique, qui signisse proprement des lettres secrettes, écrites en chiffre, & indirectement une Science occulte. Ainsi le Dieu Ogmius

<sup>(51)</sup> Dickinson Delphi Phænicisantes cap. 4.

<sup>(52)</sup> Keysler Antig. Septente. p. 38.

DES CELTES, Livre III. 25 c'est le Dieu du sçavoir & de l'éloquence.

S. VI. Il faut suivre présentement on prétend qu'Hercule dans ses courses. « Après avoit traverse » avoir soumis l'Espagne & les Gau-l'Italie. » les (53), il se mit en marche pour » l'Italie, & passa le premier (54) » les Alpes, à la tête d'une armée. » Ce sut en mémoire de son passage, » que les montagnes qu'il avoit tra- » versées avec ses Grecs, reçurent » le nom d'Alpes Grecques. On pré- » tend même que les Lépontiens, » qui demeuroient près des sources » du (55) Rhin, descendoient d'une » troupe de soldats (56) qu'Hercule

<sup>(53)</sup> Ammien Marcollin prétend qu'Hercule paffa d'Italie dans les Gaules & en Espagne. Amm. Marc. XV. cap. 10. p. 101.

<sup>(54)</sup> Ornel. Nep. Hannibal. cap. 3. Plin. Hiff. Nat. lib. 11st. cap. 17. Justin. XXIV. 4. Silius lib. 11t. v. 496. Conon. ap. Photium n. 186. Virgil. Eneid. VII. v. 660. VIII. v. 292. & feq. Diod. Sic. lib. 1v. p. 158. Dionys. Halic, lib. L. pag. 26 51. lib. II. p. 77.

<sup>(55)</sup> Czfar IV. 10.

<sup>(56)</sup> Plin. lib. 211, cap. 10, p. 376.

» fut obligé de laisser en arrière, » parce qu'ils avoient eu les mains & » les pieds gelés dans les neiges. Ar-» rivé dans le Pays Latin (57), le » Héros tua le brigand Cacus, qui » infestoit depuis long-tems la Con-» trée, & qui lui avoit volé à lui-» même les plus belles vaches de son » troupeau. Il établit ensuite, sur le » bord du Tibre, dans le lieu où l'on » bâtit depuis la Ville de Rome, » une Colonie Grecque, qu'il forma » (58) de Péloponnésiens tirés de son » armée, & de quelques prisonniers » qu'il avoit emmenés de Troye. » Non content d'avoir fondé la Co-» lonie, il voulut encore contribuer » à l'augmenter. Il épousa pour cet » effet deux Princesses, l'une Grec-» que (59), & l'autre Latine, ou

<sup>(57)</sup> Virgil. Encid. VIII. 205. Dionys. Hal. I. pag. 31. Livius lib. I. 7.

<sup>(58</sup> Dionys. Halie. I. p. 27. 49. II. 77.

<sup>(59)</sup> Dionys. Hal. I. pag. 25. 24. 25. Juftin.

DES CELTES, Livre III. 27

» Hyperboréenne, & il eut des en-» fans de l'une & de l'autre. Pendant » le séjour qu'il fit dans cette Con-» trée, il adoucit, à plusieurs égards, » les mœurs féroces de ses Habitans » naturels, & il abolit, en particu-» lier, la barbare coutume qu'ils » avoient de précipiter, tous les » ans, trente hommes dans le Tibre » (60), comme un sacrifice au Dieu » Dis. Cependant, pour ne pas effa-» roucher les esprits attachés aux » anciennes superstitions, il jugea à » propos de conserver une image du » facrifice, & de faire jetter dans le » Fleuve trente hommes de paille, » que les Latins appellerent (61) » Argei; (felon les apparences,

RIIII. I. Pomp. Festus Paul. Diac. p. 355. Virgil. Eneid. VII. 656. Dion. Hal. I. p. 25. Solin. I. 1. Etymol. Magn. p. 502.

<sup>(60)</sup> Macrob, Saturn. I. cap. 7. p. 153. Euseb, Prap. Evang. lib. 1v. cap. 16, p. 160. Voyez cidefius ch. vi. §. 11. not. 75.

<sup>(61)</sup> Ci-d. ch. vi. §. 14, not. 118.

» parce qu'avant le changement in-» troduit par Hercule, on noyoit » des vieillards, des hommes inutiles » à la société ». ) Várron a cru qu'ils reçurent le nom d'Argei (62) des grands Seigneurs Argiens qu'Hercule avoit auprès de lui. C'est une étymologie ridicule, parce qu'il est visible que ces images ne représentoient pas des Grecs, mais des Aborigines, que l'on osfroit au Pere Dis.

Cette conjecture de Varron est cependant plus vraisemblable, que celle d'un certain Epicadus, qui est rapportée par Macrobe (63). Attribant à Hercule l'invention de ces hommes de paille, il disoit » que ce » Héros, après avoir vaincu Géryon » en Espagne, sit des statues de ses

<sup>(62)</sup> Varro de Ling. Lat. lib. IV. p. 12.

<sup>(63)</sup> Macrob. Saturn. I. cap. 12. p. 168. On prétend que cet Epicadus est le même dont il est fait mention dans les illustres Grammairiens de Suetone ch. 12. Il étoit affranchi du Distateur Epila, dont il publia les Mémoires.

» compagnons qui avoient été tués, » & qu'il les jetta dans le Tibre, afin » qu'elles descendissent dans la mer, » & qu'elles allassent flotter sur le ri-» vage de leur Patrie. Il prétendoit »confoler par là les parens des défunts. » en leur rendant au moins les ima-»ges de ceux que la mort leur avoit en-»levé. »Il faut qu'un Historien soit simple & crédule au dernier point, ou qu'il ait bien mauvaise opinion de ses Lecteurs, pour mettre sur le papier de femblables impertinences. Quoi qu'il en foit, Hercule passa du Pays Latin dans le Royaume de Naples, où il défit les Titans, premièrement, près du Mont (64) Vésuve, & ensuite plus bas, dans la (65) Japygie. C'est de là, selon les apparences, qu'il alla foumettre la

<sup>(64)</sup> Ci-d. ch. vi. §. 11. not. 24. Liv. I. ch. 9.

<sup>(65)</sup> Arist. de Mirab. Auscult. p. 707.

## 30 HISTOIRE

(66) Sicile & la (67) Sardaigne, & ce fut en considération de tous ces exploits, que les Habitans de l'Italie lui consacrerent dans les Villes, & le long des (68) grands chemins, des Autels, où on lui offroit des sacrifices annuels. Ils insérerent aussi son nom dans l'Hymne (69) que les Saliens chantoient à l'honneur du Dieu de la guerre.

S. VII. Tite-Live regarde comme une fable, la tradition qui portoit (70) qu'Hercule avoit passé les Alpes avec ses Grecs. Il a raison. Il n'est pas douteux que les Gaulois appelloient le grand S. Bernard & les Montagnes voisines, the graice Alben, les Alpes grises, parce qu'on

<sup>(66)</sup> Diod. Sic. 1v. p. 158. & f.

<sup>(67)</sup> Bochart. Geogr. Sacr. Part. II. lib. I.

cap. 31. p. 631.

<sup>(68)</sup> Dionys. Halic I. pag. 32. 33. Virgil. Æneid. VIII. 185-268.

<sup>(69)</sup> Ci-d. Liv. II. ch. 10. p. 237. not. 78.

<sup>(70)</sup> Livius V. 34.

DES CELTES, Livre III. 31 y voyoit toujours de la neige, de la même manière que les Scythes appelloient le Caucase, Graucassus (71), c'est-à-dire, comme Pline l'a remarqué, la Montagne toujours couverte de neige. La conformité du mot Celte grauce (72), ou grise, avec le mot Latin grajæ, a fait croire que les Montagnes dont il s'agit, portoient le nom d'Alpes Grecques. Pour rendre raison de cette dénomination. on a supposé ensuite qu'Hercule avoit passé dans ces Montagnes avec son armée. Par une semblable méprise, on a dit que les Alpes Penines étoient ainsi appellées, parce que les troupes Puniques y avoient passé fous la conduite d'Annibal, quoique ces troupes eussent pris une route toute différente, & que le nom de penn, ou de pinne, fût un mot Cel-

<sup>(71)</sup> Ci-d. Liv. I. ch. 15- p. 324. (72) Gris, en Bas Breton, Grau, en Allemand.

tîque qui désignoit (73) la cime fommet des Alpes. Mais quoiqu'i cule n'eût jamais vu les Alpes que la fable débitoit sur ce sujet laissoit pas d'avoir quelque foi ment. Il y avoit eu un Hercule les. Alpes, & un autre dans le 1 Latin. Le premier étoit encore des Chefs de la Colonie de Marse Cette Ville se trouvant extrêmer incommodée par les courses co nuelles, que les Montagnards foient fur fon territoire, envoya tr'eux un de ses Capitaines, ayant poussé l'ennemi, & pér avec son armée, non pas jusq grand S. Bernard, mais jusqu Alpes maritimes, qui séparer Provence de l'Italie, y consti deux forts, pour tenir en bride Montagnards. Il appella l'un de forts (74) Nicaa (Ninaia), en

<sup>(73)</sup> Ci-d. Liv. I. ch. 15, p. 302, not. 7 (74) Plin. III. 5.

moire de la victoire qu'il avoit remportée sur les Barbares. L'autre fort qu'il bâtit sur un promontoire sut consacré par la même raison à Hercule; & c'est de ce Promontoire que le port qu'il forme, reçut le nom de (75) Portus Herculis Monaci. C'est-là, à ce qu'il paroît, la seule armée de Grecs que l'on eût jamais vue dans les Alpes.

Il est connu que les Grecs avoient aussi plusieurs établissemens dans le Royaume de Naples. Ces Colonies, comme celles de Marseille, avoient eu leurs Hercules, leurs Héros, qui avoient soumis les Habitans naturels du Pays, adouci ce qu'il y avoit de séroce dans leur manière de vivre, désait les Titans, c'est-à-dire, les partisans de l'ancienne Religion, exterminé les brigands. La fable ne pêche ici qu'en ce qu'elle attribue

<sup>(75)</sup> Plin. III. 5. Lucan, L. v. 405.

#### 34 HISTOIRE

tout cela à un seul homme. Par la suite du tems, les Grecs en vinrent sans doute, jusqu'à rendre des honneurs divins aux grands hommes à qui ils étoient redevables de leur établissement en Italie; mais il n'est pas facile de croire que les Aborigines, les Ausons, les Opiciens, en un mot, les Peuples à qui ces Conquérans avoient arraché leur Religion & leur liberté, ayent pu se réfoudre à leur rendre un culte religieux. Cet Hercule, qui étoit servi dans le Pays Latin, étoit assurément un Héros Grec. L'Historien Romain Cecilius le croyoit ainsi. Il conjecturoit (76) que la Ville de Rome avoit été bâtie par les Grecs, parce qu'on y offroit anciennement des facrifices à Hercule, avec les mêmes cérémonies que l'on observoit en Gréce. Varron se trompoit donc

<sup>(76)</sup> Strabo lib. V. p. 230.

DES CELTES, Livre III. 35 lorsqu'il assuroit (77) qu'Hercule étoit le même Dieu que les Sabins appelloient Sanctus, ou Sancus. Portius Caton avoit remarqué (78) que Sancus étoit un Dieu indigéte des Sabins, auquel ils rapportoient l'origine de leur Nation. Si ce Sancus étoit servi le long des grands chemins, ce n'étoit pas, comme (79) Festus l'a cru, en mémoire d'Hercule qui y avoit passé, mais parce que les anciens Habitans de l'Italie, comme les autres Celtes, avoient leurs Sanctuaires hors des Villes, & le long des grands chemins.

S. VIII. Il faut dire un mot des On die autres Pays de la Celtique qu'Her-avoit pass cule doit avoir traversé. les Poëtes dans la Gel manie. assurent qu'il entra dans le Pays des Hyperboréens, & qu'ayant pénétré

<sup>(77)</sup> Varro de Ling, Lat. lib. IV. 4. P. Festus in voce Proper.

<sup>(78)</sup> Dionys. Halic. lib. II. pag. 113. Silius Ital. lib. VIII. V. 421.

<sup>(79)</sup> Pomp. Festus in voce Propier.

jusqu'aux sources du Danube (8 il en rapporta l'olivier dont les bi ches servoient à couronner le va queur dans les jeux Olympiq C'est une supposition. Peutl'Hercule Grec s'avança-t-il jusqu Danube; mais il ne remonta assi ment pas jusqu'aux sources du F. ve, & ce n'est pas de-là que l'oliavoit été apporté en Gréce. Ta parle aussi d'une tradition selon quelle Hercule devoit être parv jusqu'au Sund (81). « On pub » dit-il, qu'il y a dans l'Océan ( » manique des colomnes d'Herci » foit qu'Hercule ait pénétré jusc » là, foit que l'on ait coutume c » tribuer à un homme si renon » les grands & magnifiques ouvra » que l'on trouve quelque part » ce soit ». Tacite, en rappor

<sup>(80)</sup> Pausan Eliac. I. cap. 7. p. 392. ci-d ch. XII. §. 3. not. 16.

<sup>(81)</sup> Tacit. Germ. cap. 34.

cette tradition, infinue affez qu'il n'y ajoute point de foi. « Depuis Drusus » Germanicus personne n'a fait de » recherches, pour découvrir ces » colomnes d'Hercule, & l'on a cru » que c'étoit une chose plus digne de » la piété & du respect que l'on doit » aux Dieux, de croire ce qu'on dit » de leurs exploits, que d'en avoir » une entière certitude ».

Ce n'est, cependant, que cette par-Tacite assu ticularité qui est révoquée en doute que les Ge par l'Historien. Il étoit persuadé, au doient à Hu reste, qu'Hercule avoit passé dans la resigneux. C'est une m Germanie, & qu'il s'y étoit signalé prises par ses exploits. Les Germains, dit-il » ailleurs (82), rapportent qu'Her
» cule a passé dans leur Pays, & » quand ils vont au combat, ils le » célébrent comme le premier de » tous les vaillans hommes ». Cet Auteur assure même que les Peuples

<sup>(\$2)</sup> Tacit. Germ. 3.

de la Germanie rendoient un culte religieux à Hercule (83): « Ils appai-» fent Hercule & Mars par des facri-» fices d'animaux permis ». Mais Tacite s'est assurément trompé sur cet article. Les Germains avoient leurs Mars auquel ils offroient des facrifices. On a vu dans le Chapitre VII de ce Livre, que c'étoit Odin. Mais ils n'ont jamais connu l'Hercule Grec, & ce n'étoit point ses louanges qu'ils chantoient en allant au combat. Nous verrons dans le moment ce qui a fait prendre le change à cet Historien. Il étoit bien difficile que des étrangers ne s'y méprîssent. Contentons-nous de remarquerici, 1.º que c'est en conséquence du préjugé où il étoit, que Tacite parlant d'une Forêt du Pays des Chérusques, dit (84) qu'elle étoit consacrée à

<sup>(\$3)</sup> Tacit. Germ. 9.

<sup>(84)</sup> Tacit. Ann. II. 12.

DES CELTES, Livre III. 39 Hercule. Hercule est ici Vodan . le Dieu de la guerre, que les Germains servoient dans leurs Forêts consacrées. 2.º On voit le même préjugé dans une Inscription qui a été trouvée dans le Pays de Cléves. On y lit ces paroles (85) Herculi saxano. Cette Inscription est de quelque Romain, qui voulant donner un nom latin au Dieu Vodan, que les Germains servoient autour d'un amas de pierres, & qu'ils regardoient comme le Dieu des Guerriers, l'appella Hercules saxanus; Hercules, parce qu'il préfidoit à la guerre;

parce qu'il présidoit à la guerre; faxanus, parce qu'on lui offroit un culte religieux au milieu d'un grand nombre de grosses pierres. 3.º On ne s'arrêtera point aux médailles de Posthumius, sur lesquelles sont gravés les noms de Hercules Deusonensis,

Hercules Magusanus, parce qu'elles

<sup>(\$5)</sup> Keyfler p. 191,

#### Histoire 40

ont été constamment frappées par les Romains. La flaterie, pour honorer ce Posthumius, que les Gaulois proclamerent Empereur, du tems de (86) Galien, lui donne ici le nom d'Hercule. Les mots de Deusonensis, & de Magusanus sont, selon les apparences, les noms des lieux où Posthumius avoit battu les Germains (87).

Les Grecs affurent qu'fait plusieurs expéditions en Thrace.

S. IX. La Thrace étoit voisine de Herculeavoi: la Gréce, & remplie de Peuples extrêmement belliqueux. Il ne faut pas être surpris que les Poëtes Grecs en ayent fait le théatre, où leur Héros avoit donné les plus grandes preuves de son courage & de sa valeur. On prétend qu'Hercule eut pour maîtres dans sa jeunesse, un Scythe, nommé Teutarus (88), qui lui apprit à tirer

<sup>(\$6)</sup> Zosimus lib. I. p. 62.

<sup>(87)</sup> On peut voir sur ces Médailles Mascan Lib. V. c. 40. p. 177. Keysler p. 30. 200. Relig. des Gaul. Liv. III. p. 28.

<sup>(33)</sup> Lycophr. v. 56. p. 10, & Schol.

de l'arc, & un Thrace nommé Linus (89), qui lui enseigna à jouer de la guittare. L'Ecolier ayant peu de difpositions, & encore moins de penchant pour la musique, Linus ofa le frapper un jour de sa guittare, ce qui irrita tellement le Disciple, qu'il tua fon maître sur la place (90). Arrivé à l'âge viril, Hercule fit plusieurs expéditions en Thrace. Dans l'une, il tua Diomede, Roi des Thraces Bistoniens (91), qui après avoir immolé à Jupiter les étrangers qui tomboient entre ses mains, les faisoit ensuite dévorer à ses chevaux. Dans l'autre (92), il défit les Géants, ou les Titans.

Tout cela peutêtre vrai, ou avoir ce qui peut

<sup>(89)</sup> Apollodor, 1 11 p. 83.

<sup>(90)</sup> Id. Ibidi

<sup>(91)</sup> Apollodor. II. 95. Diod. Sic. IV 156. Ovid. Ibif. v 381. 401. Sil. Ital lib. 111. v. 38. Enripid. Alcest v. 485. Hercul. Furens v. 380. Solin. p. m. 215.

<sup>(92,</sup> Apollod. I. 14. ci-deffus Liv. I. chap. 9. Dag. 173.

fondement.

avoir quelque quelque fondement, pourvu qu'on en retranche les fables des Poëtes. qui ont enrichi le fujet à leur manière, & aux dépens de la vérité. Ce fut du tems d'Hercule, une génération avant le Siége de Troye, que les Phéniciens & les Egyptiens, - qui avoient autrefois passé en Gréce fous la conduite de Cadmus (93) & de (94) Danaüs, s'étant accrus & affermis, soumirent entièrement les Pélasges, qui étoient les anciens Habitans du Pays (95). Les Pélasges ne purent se résoudre à plier sous le joug du vainqueur, & à embrasser la nouvelle Religion qu'il avoit apportée en Gréce; ils se retirerent dans la Thessalie, & delà dans la Thrace. Ils y furent poursuivis par les Grecs, & les choses en vinrent à une bataille décisive, dans la plaine

<sup>(93)</sup> Ci-d. Liv. I. ch. 9. p. 115-121.

<sup>(94)</sup> Herodot. II. 91.

<sup>(95)</sup> Ci-d. Liv. I, ch. 9. p. 118-152.

de Phlégra, où les Titans, c'est-àdire, les adorateurs du Dieu Tis, furent entièrement désaits par la valeur d'Hercule qui commandoit l'armée Grecque.

S. X. Il ne faut pas nier non plus, Ce qu'on dit que le même Hercule, ou quelqu'-tions d'Herautre Héros Grec n'eût passé dans peut aussé l'Asie mineure, & qu'il n'eût battu, en fondement, plusieurs rencontres, les Scythes qui y étoient établis. Les Anciens assurent assez généralement, qu'Hercule avoit vaincu (96) les Amazones près du Thermodon, & (97) pris la Ville de Troye, dont il avoit ôté le gouvernement à Laomédon, pour le donner à Priam. Quelques-uns ajoutent que dans l'une des expéditions, dont on vient de parler, il bâtit la

<sup>(96)</sup> Justin. II. 4. Euripide Hercul. Fusv. 408. dit que ce fut près des Palus-Méotides qu'Hercule vainquit les Amazones.

<sup>(97)</sup> Dionys. Halic. lib. I. p. 27. Apolledor. lib. I. p. 8. II. 9 1.

Ville (98) d'Héraclée. Mais il y a toute apparence que cette tradition n'étoit fondée que sur le non même d'Héraclée, que cette Ville reçut, non parce qu'Hercule l'avoit bâtie, mais parce qu'elle lui avoit été confacrée dans le tems même de sa fondation, comme on peut le voir dans Justin (99).

Aureste, il y a ici deux choses qui sont constantes. La première, c'est que l'Asie mineure étoit remplie, du tems d'Hercule, d'un grand nombre de Peuples Scythes, qui y étoient passés de l'Europe; la seconde, qu'ils surent dépossédés de l'Eolie, de l'Ionie, & de plusieurs autres Contrées, par les Grecs. Il est vrai que la chose n'arriva (100) que long-tems après

(99) Justin. XVI. 3.

<sup>(98)</sup> Pomp. Mela I. cap. 9. p. 33.

<sup>(100)</sup> Hercule vivoit une génération avant le siège de Troye. Les Ioniens passerent en Asse 130, ou 140, ans après la prise de cette Ville. On prétend que les Eoliens y avoiens passé

les expéditions d'Hercule; mais il ne faut pas douter que les Grecs, avant que de s'établir dans l'Asie mineure. n'y eussent passé plusieurs sois avec leurs flottes. Par ces raisons, il ne paroît pas impossible qu'Hercule n'eût fait quelque tentative fur les Villes maritimes de l'Asie mineure. Mais il y a beaucoup lieu de douter qu'il se fût éloigné des côtes, & encore plus qu'il fût parvenu jusqu'en Albanie (101), & au Mont (102) Caucafe. Il faut avouer aussi qu'il n'est pas facile d'expliquer parfaitement la (103) fable qui porte qu'il délia Promethée, que Jupiter avoit fait attacher au Mont Caucase par Vulcain, parce qu'il avoit formé le premier homme de terre & d'eau,

<sup>30</sup> ans plutôt. Voyez. Petav. Rat. Temp. lib. L. p. 53. Rickii Canon. Chronol. p. 405. & feq. (101) Justin. XLII. 3.

<sup>(102</sup> Sarbo IV. 183.

<sup>(103)</sup> Apollodor. 1. p. 19.

& parce qu'il avoit volé le feu du Ciel pour l'animer. Tout ce que l'on voit dans un conte si ridicule, c'est 1. que le nom de Prometheus signifioit, parmiles Scythes, (104) le bon Theus; c'est le nom que ces Peuples donnoient au Dieu suprême & à ses Ministres. 2°. Les Scythes qui attribuoient la production de l'homme au Dieu suprême, disoient aussi que le bon Teut avoit formé le corps de l'homme de terre & d'eau, & qu'il l'avoit animé, en le remplissant d'un feu céleste. Tout cela s'accorde parfaitement avec leur Doctrine. 3.9 Ces Peuples offrant à leurs Dieux des victimes humaines, & le but des facrifices étant de découvrir l'avenir par l'inspection des entrailles de ces malheureuses victimes, on entrevoit que les Grecs qui détestoient ce barbare usage, ont pu dire à leurs en-

<sup>(104)</sup> From-Theus, le bon Theus.

fans, que les Sacrificateurs Scythes avoient été condamnés par Jupiter à voir dévorer leur propre foye par des vautours. 4.º Mais ce qu'on ne sçauroit comprendre absolument, c'est qu'Hercule qui étoit l'ennemi déclaré de l'ancienne Religion, & qui contribua de tout son pouvoir à introduire la nouvelle, n'ait pas laissé d'être le libérateur de Promethée. Laissons à ceux qui voudront s'en donner la peine, le soin de chercher quelque solution pour lever cette dissiculté qui paroît insurmontable.

S. XI. Pour finir cette énuméra-selon Hérotion par les Scythes, Hérodote affure le étoit adoré (105) que ceux qui demeuroient par les Scyau-delà du Danube, adoroient, entr'autres Dieux, Mars & Hercule.

Le Mars des Scythes, ou des Germains étoit le Dieu suprême (106), qu'ils appelloient Tay, Teut, ou

<sup>(105)</sup> Ci-d. ch. 111. §. 3. not. \$.

<sup>(106)</sup> Ci-d. ch. vu.

#### 48 HISTOIRE

Odin. On verra tout-à-l'heure ce qu'étoit cet Hercule, dont on prétend qu'ils joignoient le culte à celui de Mars. Le même Historien rapporte ailleurs (107) qu'Hercule, revenant d'Espagne, passa dans la Scythie, qui étoit encore inhabitée: il y trouva, cependant, une espèce de Syrène, qui étoit d'une forme tout-à-fait monstrueuse; elle sçut l'engager à passer une nuit avec elle. & lui annonça le lendemain qu'elle lui donneroit trois fils. La prédiction ayant été accomplie, elle nomma le premier Agathyrsus, le second Gelonus, & le troisième Scytha. Hérodote avoue de bonne foi que cette fable étoit inconnue aux Scythes (108). Elle venoit des Grecs, qui vouloient absolument, que tous les Peuples de l'Univers descendissent

<sup>(107)</sup> Herodot. 1v. 8. & feq. {108) Herodot. 1v. 8.

de leur Nation. On peut attribuer aux mêmes Grecs un autre conte qui vaut bien le premier. Il porte que l'on(109) voyoit fur un rocher, près du fleuve Tyras, l'empreinte du pied d'Hercule, qui avoit deux coudées de long.

S. XII. Il faut voir présentement, Les Celtes ne comment il a pu arriver que les Ancient point de culte ciens ayent assuré si généralement, Héros. que les Celtes rendoient un culte religieux aux Héros, & sur-tout à Hercule. Ce n'étoit point la coutume de ces Peuples de mettre les grands hommes au rang des Dieux, ni pendant leur vie, ni après leur mort. Trois raisons le prouvent clairement. La première, qui a déja été alléguée au commencement de ce Chapitre, c'est qu'ils se moquoient des Grecs, qui admettoient des Dieux issus des hommes. En second lieu, cette apo-

(109\ Herodot, IV. \$2.

théose étoit incompatible avec Théologie. Ils foutenoient (1 que le monde étoit incorruptil ils croyoienr que le Créateur a uni, dès le commencement, à « que Elément, une intelligence le dirigeoit, & qui ne devoit jas en être séparée. Quel empire roient-ils donc pû attribuer, & ( culte auroient-ils pû rendre à de r veaux Dieux, qui étoient une p hors d'œuvre dans leur systên La troisième preuve, qui est décisi c'est la Doctrine même des Celte le fort de l'homme après cette (141). Ils ne croyoient pas que l'

<sup>110</sup> Ci-d. ch. v1. §. 16. not. 153.

<sup>(111)</sup> L'Auteur de la Religion des Ga Liv. I. p. 88, dit: « Les Gascons croyoien » dre un bon office aux hommes qu'ils ir » loient; car ils prétendoient que leurs » étoient désfiées par la voye de l'immola » & qu'elles avoient rang parmi les Dieus le prouve par un endroit de l'Hymne de dence, composée à l'honneur des Martyrs I perius & Chelidonius. Prudent, Peri Steph. H

des grands hommes fût élevée après la mort au-deffus de la condition humaine. Ils disoient que les braves alloient trouver Odin, le Dieu des combats, & qu'ils jouissoient auprès de lui de tous les plaisirs qui peuvent flatter les Guerriers. C'est ce qu'on aura occasion d'expliquer plus au long dans l'un des Chapitres suivans.

S. XIII. Voici ce qui vraisembla- Pourquoi ablement a fait croire que les Peuples les Celtes ren-Scythes & Celtes vénéroient les doient un Héros.

aux ames des Heros ?

1.º Ces Peuples étoient dans la

Lv. 94. Mais, selon les apparences, l'Auteur le la Religion des Gauleis n'avoit point lu le paslige de Prudence. Ce Poëte, rapportant les mineles que Dieu opéroit sur le tombeau des Mar-Brs Hemiterius & Chelidonius, dit à ceux des **la seons qui demeuroient encore dans l'Idolatrie :** Croyez-vous présentement ce que vous ne pouviez croire du tems que vous étiez plongés Ldans les ténébres du Paganisme? A la vue de ces Miracles, ne reconnoîtrez-vous pas que Pame des Martyrs, que vous avez fait mourie Serucilement, a été portée entre les bras de Dieu ?»

#### 12 HISTOIRE

ferme persuasion, qu'un homme qui mouroit à la guerre, ou de quelqu'autre sorte de mort violente, passoit fürement & infailliblement à une vie bienheureuse (112). En conséquence de ce préjugé, les Scythes (113) disoient au Messagers qu'ils envoyoient à Zamolxis(114), qu'ils alloient leur donner l'immortalité. De ce que, parmi les Grecs, donner l'immortalité à un homme, signifioit le mettre au nombre des Dieux, on a concluque les Scythes avoient, sur cet article, la même Doctrine & la même pratique que les Greçs. C'estune chimère. Donner l'immortalité, parmi les Scythes, étoit ce que nous appellerions envoyer quelqu'un'à la vie éternelle.

2.º Les Scythes & les Celtes avoient un profond respect pour

<sup>(112)</sup> Ci-d. ch. v1. §, 16. not. 195. ch. v11. §, 2. not. 31.

<sup>(113)</sup> Herodot. IV. 94. Eucian. Scyth. p. 340

<sup>(114)</sup> Vojez, ci-d. ch. vi. §. 16. p. 195.

leurs Druïdes, & sur-tout pour leur Pape. Il est assez naturel de se servit de ce terme, puisqu'ils en avoient un, ainsi que les Chrétiens. Ils croyoient que les Ecclésiastiques, remplis de l'esprit de Dieu, connoissoient le passé, le présent, l'avenir, avec tout ce qu'il y a de plus caché dans la nature, & leur attribuoient le pouvoir d'opérer les chofes du monde les plus extraordinaires. Aussi vénéroient-ils dans leurs Prophètes, & dans leurs Prophétesses, le Dieu dont ils étoient les Ministres & les Interprètes, & recevoient-ils leurs décisions comme les oracles mêmes de la Divinité. Tacite remarque (115) « que, du tems de l'Empe-« reur Vespasien, la plûpart des » Germains regarderent long-tems » Veleda comme une Divinité, & » qu'ils avoient autrefois vénéré Au-

<sup>(115)</sup> Tacit. Germ. cap. 8,

#### 44 Histoire

» rinia, & plusieurs autres femmes » non par flaterie, ni comme s'i » leur appartenoit de faire des Dées » ses ».

Cette vénération étoit portée! loin par les Peuples Celtes, qu'il ne faisoient pas difficulté de donne à leurs Pontifes le nom même di Dieu au culte duquel ils préfidoient » Zamolxis, disoit Strabon (116) » fut d'abord créé Sacrificateur de » Dieu que les Celtes servent présé » rablement à tous les autres. Enfuit » il reçut aussi le nom de Dieu» Tacite fait la même remarque, et parlant de cette Veleda dont on vien de faire mention (117). « C'étoit » dit-il, une Vierge, Bructere de » nation, qui avoit une domination » fort étendue. Les Germains étoien » accoutumés de toute ancienneté,

<sup>(116)</sup> Strabo IV. 298.

<sup>(117)</sup> Tacit. Histor. IV. 61.

» à tenir la plûpart des femmes pour » des Prophétesses, & même pour » des Déesses, quand la superstition » vint à s'en mêler ».

On a prétendu conclure delà que les Peuples Celtes faisoient des Dieux selon leur bon plaisir. « Les » Scythes & les Gétes, disoit Lucien «(118), donnent l'immortalité à qui " il leur plaît, & mettent au nombre » des Dieux qui ils veulent, de la » même manière que Zamolxis, qui "n'étoit qu'un esclave, fut placé » parmi les Dieux ». C'est encore une illusion. Les Celtes donnoient à des hommes le nom de Dieu pendant leur vie, & non pas après leur mort. Le Successeur du Prophète ou du Pontife, héritoit aussi de son titre. Strabon & Tacite l'assurent expressément. Le premier dit (119) « que, » depuis le tems de Zamolxis, il s'é-

<sup>(118)</sup> Lucian. Deor Concil. p. 1098.

<sup>(119)</sup> Strabo IV. 298.

» toit toujours trouvé quelque Pon-» tife, qui se disant rempli de l'esprit » de Dieu, & servant de conseil au » Roi, étoit honoré par les Gétes » du titre de Dieu ». Le second dit (120) que « les Germains ont vénéré » autrefois Aurinia, c'est-à-dire, » pendant sa vie, & que, sous le » regne de Vespasien, ils ont regar-» dé pendant long-tems Veleda com-» me une Déesse ». C'est-à-dire, qu'ils en eurent cette idée, jusqu'à ce qu'elle eût été faite prisonnière par les (121) Romains. Alors l'opinion que l'on avoit de sa Divinité, ou, comme nous le dirions, de sa magie, s'affoiblit insensiblement, & bientôt se perdit tout-à fait.

3.º Après les Gens d'Eglise, le grand objet de la vénération des Peuples Celtes étoit les bons Guer-

<sup>(120)</sup> Tacit. Germ. cap. 8.

<sup>(121)</sup> Statius Sylvar. I. Carm. 4. v. 89. IV. Carm. 10. v. 24.

DES CELTES, Livre III. 57 riers. On en a vu la raison dans le Livre précédent (122). Ces Peuples, ne connoissoient point d'autre profession que celle des armes, ni d'autre gloire que celle de se distinguer dans ce noble métier; les honneurs, les louanges, les distinctions, la confiance du Public, tout cela étoit, pour ainsi dire, confacré aux Héros. Vénérés pendant leur vie, ils l'étoient aussi après leur mort. Premièrement, on leur donnoit le titre de Herr, ou de (123) Hans, qui étoit réservé aux Dieux, & aux Princes. Ainsi Jornandés dit (124) que les Goths, après une victoire signalée, qu'ils avoient remportée fur les Romains, donnerent à leurs Généraux le nom d'Anses, qui désigne quelque chose de plus qu'un simple homme, & qui marque une espèce de demi-

<sup>(122)</sup> Ci-d Liv. II. ch. 12. p. 289. & fuiv.

<sup>(123)</sup> Ci-d. ch. v11 §. 3. not. 58.

<sup>(124)</sup> Jornand. Goth. x111. p. 629.

### 48 HISTOIRE

Dieu. De même la Mythologie des Islandois (125), quand elle parle des Héros, qui sont avec Odin, dans le Valhalla, les appelle toujours (126) Einherren, mot que l'Interprète Latin a rendu par celui de Mono-heroës. En second lieu, on célébroit, près le tombeau des braves (127), des festins, & des combats sunèbres, & dans ces solemnités, on dépêchoit fouvent au mort un, ou plusieurs messagers, pour l'informer des honneurs qu'il recevoit parmi les vivans. Enfin, ce qu'il faut bien remarquer, on composoit à l'honneur des Héros, quelqu'un de ces Cantiques qui ont été représentés au long dans le Livre précédent (128). Ces Hymnes com-

<sup>`(125)</sup> Edda Island. Mythol. 33.

<sup>(126)</sup> C'est un mot composé de celui de Ein, un, & Herr, Seigneur.

<sup>(127)</sup> On aura occasion de le prouver, en parlant de ce que les Celtes pratiquoient par rapport aux enterremens & aux obséques.

<sup>(128)</sup> Ci-d. Liv. II. ch. 10. p. 214. & suiv.

mençoient par les louanges de Dieu. Ils finifioient par l'éloge des grands hommes, qui s'étoient distingués au milieu de chaque nation dans le métier des armes, & particulièrement de ceux qui avoient perdu la vie pour la défense, ou pour la gloire de la Patrie (129). On y rappelloit le souvenir de leur bravoure, & de leurs exploits: on y célébroit le bonheur dont ils jouissoient auprès du grand Odin. La jeunesse apprenoit ces Cantiques, pour se remplir de bonne-heure d'une noble émulation. Le Soldat les entonnoit en allant lui - même à la charge, & s'animoit ainfi lui-même à suivre de si beaux modèles. On les chantoit encore dans toutes les solemnités, & même dans les Assemblées religieuses, pour for-

<sup>(129)</sup> On voit dans Horace que, de son tems, les Romains chantoient encore des semblables Hymnes dans leurs solemnités. Horat. Carmalib. 1v. Od. 15,

mer, & ponr entretenir dans le cœur de tous ceux qui y affishoient, les sentimens de valeur & de bravoure, que ces Hymnes représentoient, comme le véritable & le seul chemin de l'immortalité.

Voila assurément ce qui a fait croire que les Peuples Scythes & Celtes rendoient un culte religieux aux Héros. Les Hymnes que ces Peuples chantoient pendant le service, faifoient mention des Héros: on en a conclu que ces grands hommes étoient l'objet même du culte. Mais on l'a supposé sans raison, pour avoir jugé de la chose par les apparences, plutôt que par le fond même de la Religion des Celtes, dont le système étoit incompatible avec un femblable culte. Ainfi Lucien fait dire à un Scythe (130): « Nous offrons » des facrifices aux gens de bien,

<sup>(130)</sup> Lucian. Toxari p. 611.

e,

ii-

3.

T

**`** S

;

IT

re

le

n

·e

ıs

"c'est-à-dire, aux braves, & nous » célébrons à leur honneur des Fêtes » folemnelles ». Lucien l'a cru ainfi. parce que les Scythes faisoient mention desHéros dans leurs facrifices & dans leurs Fêtes. Ainsi Hérodote dit fur le même fondement (131), que « Xerxès étant arrivé à Pergame, y » offrit à la Minerve Troyenne mille » bœufs, dont les Mages employe-» rent la chair à faire des obséques » aux Héros ». Cette Minerve des Troyens étoit la Terre, la grande Divinité des Amazones, des Phrygiens, des Lydiens, & des autres Peuples Celtes de l'Asie mineure. Les Mages offrirent à la Terre mille bœufs, c'est-à-dire, qu'après avoir égorgé les victimes, ils en firent bouillir la chair, l'étendirent sur l'herbe verte, & chanterent la Théogonie, la génération des Dieux &

<sup>(131)</sup> Herodot. VII. 43.

#### 62 HISTOIRE

des hommes, la production de toutes choses par les deuxPrincipes, sçavoir le Dieu suprême & la Terre sa femme. C'est dans le chant de cette sorte d'Hymnes (132) que les Mages faisoient consister le facrifice, ou la confécration de la victime. Comme la chair des victimes étoit ordinairement mangée dans des festins, où l'on continuoit de chanter ces Hymnes qui commençoient par les louanges de la Divinité, & qui finissoient par l'éloge des Guerriers, Hérodote a dit que ces victimes immolées à Minerve, servirent aussi à faire des obségues aux Héros. Le même Hérodote remarque ailleurs (133) que les Scythes fervent Mars & Hercule. Tacite en dit autant des (134) Germains. Mars est ici Teut, ou Odin, le Dieu de la guerre : Hercule défigne

<sup>(132)</sup> Herodot I. 132.

<sup>(133)</sup> Ci-d. ch. III. §. 3. not, 8.

<sup>(134)</sup> Ci-d. S. 8. not. 83.

DES CELTES, Livre III. 63 les braves, qui jouissoient auprès de ce Dieu de la souveraine sélicité. Ces Historiens ont cru devoir faire une Divinité de cet Hercule. On en voit la raison dans ce qui vient d'être exposé. Il étoit célébré clans des Cantiques, qui faisoient une partie essentielle du culte de la Divinité.

S. XIV. On sent bien, au reste, Les Hercules que les braves dont les Celtes fai-célébroient soient l'éloge dans leurs Cantiques, dans leurs n'étoient pas des Héros étrangers. étoient leurs propres HéDe grands hommes de l'antiquité, ros.

(135) Varron, par exemple, Cicéron & Servius ont reconnu qu'il y a eu plusieurs Hercules, & qu'on a attribué mal-à-propos à un seul homme des exploits, des conquêtes, en un mot, une gloire que plusieurs ont partagée. Cette remarque est très-solide; mais si l'on veut y pren-

<sup>(135)</sup> Servius ad Aneid. VIII. v. 563. p. 540. 31. 262. Cicero de Nat. Deor. lib. III. cap. 42.

#### ·64 HISTOIRE

dre garde, cin se convaincra facilement que tous les Hercules dont les Grecs & les Latins vantent les exploits, avoient été les ennemis déclarés des Peuples Scythes & Celtes, & les destructeurs de leur Religion. Ils avoient exterminé (136) les Titans en Espagne, en Italie, & en Thrace. Ils avoient défait les Géants 'Albion & Bergion, tué le brigand Cacus, aboli les duels, & la coutume barbare d'offrir aux Dieux des victimes humaines. Ils avoient bâti des Villes, pour tenir en bride les Peuples qu'ils avoient soumis, & pour enchaîner leur liberté. Comment yeut-on que les Peuples Celtes célébrassent par leurs Cantiques des Héros de cet ordre? Etoit-ce le moyen d'allumer le courage du Soldat, que de lui faire chanter des Hymnes qui lui auroient rappellé la défaite de sa

<sup>(136)</sup> Ci-d. Liv. I. ch. 9. p. 123-152.

DES CELTES, Livre III. 69 tion? La vérité est qu'ils chanent leurs propres Héros. Diodore Sicile l'avoue fort ingénuement, piqu'il ait débité bien des fables le sujet de l'Hercule Grec (137). In Gaulois, dit-il, à qui l'on a it un appel, va au combat, en élébrant par ses Hymnes la braoure de ses Ancêtres. Les Celtes, it encore Elien (138), choisissent our sujet de leurs Hymnes, les raves qui ont perdu la vie, en ombattant vaillamment contre ennemi ». Lucain dit la même se (139). Il en étoit des Germains me des Gaulois. Ammien Marin, parlant d'une bataille qui se na entre les Goths & les Rons, du tems des Empereurs Va-: & Gratien (140), dit que « les

<sup>37,</sup> Diod Sic. V. 212.

<sup>38)</sup> Ælian. Var. Hift lib. xII. cap. 23.

<sup>39)</sup> Lucan I. v. 447.

<sup>40</sup> Amm. Marc. XXXI. p. 632.

ome VI,

» Barbares commencerent le coi » en chantant d'une voix discord » les louanges de leurs Ancêtr Un passage de Jornandés éclaire confirme celui qui vient d'être (141). « Les Goths chantoien » fon de la guitare les exploit » leurs Ancêtres, tels qu'avoien » Ethespamara, Hamala (142), » digerne (143), Vidicula, & » fieurs autres dont ce Peuple a » une opinion fort avantageuse » surpassoit, en quelque mani » l'idée qu'une antiquité fabul » nous donne des Héros ». Ta qui écrivoit sous l'empire de Ti (144), rapporte aussi que les mains avoient depuis long-ten Cantique composé à la louans cet Arminius, qui avoit défen

<sup>(141)</sup> Jornand. cap. IV. p 617.

<sup>(142)</sup> Chef de la famille des Amali.

<sup>(142)</sup> Chef de la lamine des Amais.

<sup>(144)</sup> Tacit. Ann. IJ. 38.

<sup>(144)</sup> Tacit, Ann, II. 88.

ent leur liberté contre les rs Auguste & Tibere. Voila ient les Hercules des Peuss. C'étoient leurs propres les appelloient die-Herren, eurs, die-Garlen (145), les l ne seroit donc pas surpres eussent répondu affirmaaux étrangers qui leur det, s'ils ne connoissoient pas & s'ils ne le célébroient eurs Cantiques.

# APITRE XV.

pitre de *Bacchus* ne fera pas On attribue que celui d'*Hercule*. On culte de Bacque Bacchus étoit fervi chus. ers Peuples Celtes; & en er par les (1) Espagnols,

d. Liv. I. ch. 13 p. 235. ous §. 2. note 17.

» les (2) Gaulois, & les (3) Thrac '» Les derniers étoient, cependan » celui de tous les Peuples Celte » qui avoient le plus de dévoti » pour le Dieu de la vendange. » voyoit dans leur Pays un gra "» nombre de Sanctuaires (4) con » crés à ce Dieu, & fervis par ( » (5) Prêtres & par des (6) P » tresses, qui étoient tous en poss » fion du don de deviner. Com » les Thraces appelloient Bacch » dans leur Langue (7) Sabus, » Sabazius, les Sanctuaires qui » étoient dédiés, les Prêtres qui p » sidoient à son culte, les Peup » au milieu desquels il étoit étab

<sup>(2)</sup> Ci-d. ch. vIII. §. 12. not. 120-122.

<sup>(3</sup> Herodot. V. 7. Lucian. Dial. Deor. p. Dio Cassius lib, LI. p. 461.

<sup>(4)</sup> Herodot. VII. 3. Pomp Mela lib. II. c

<sup>(5)</sup> Dio Caff. lib LIV. p. 545.

<sup>(6)</sup> Hesychius. Plutarch. Crass. Tom. I. p. 5

<sup>(7)</sup> Helychius. Arnob. lib. V. p. 188. Set ad Aristoph. Avemp. 124. Harpocration p. & Etymol. Magn. p. 707.

# DES CELTES, Livre III. 64

" les Fêtes enfin que l'on célébroit à

" l'honneur du Dieu, portoient tou" tes le même nom, ou au moins un
" nom dérivé de celui-là. Il en étoit
" de même dans toutes les Contrées
" de la (8) Phrygie, où les Thraces
" avoient envoyé des Colonies.

S. II. Comme la vigne avoit été portée en Espagne & en Thrace par des Orientaux, il ne faudroit pas être surpris qu'ils eussent introduit le culte du Héros (9) Syrien, ou Phénicien, qui passoit pour avoir enseigné aux hommes (10) la manière de faire le vin, & les liqueurs que l'on brasse avec de l'orge. Il semble d'ailleurs que des Peuples, qui avoient tous (11) beaucoup de

<sup>(8)</sup> Schol. ad Aristoph. Aves p. 288. Steph. de Urbib. pag. 656. Eustath. in Dionys. Perieg. v. 1069. p. 147. Strabo X. p. 470. Voyez la note précédente.

<sup>(9)</sup> Bochart. Geogr. Sacr. Part. 2. lib. L.c. 18. (10) Euseb. Przp. Ev II. cap. 2. p. 53.

<sup>(11)</sup> Ci-deff. Liv. II. ch. 3, pag. 43, ch. 13; pag. 283, ch. 19. p. 522.

penchant à l'ivrognerie, ont du adopter avec plaisir un culte qui excusoit, & qui justifioit même, en quelque manière, tous les excès auxquels ils s'abandonnoient. Mais, malgré tout cela, ni les Celtes, en général, ni les Thraces, en particulier, n'ont jamais servi, ou seulement connu le Dieu Bacchus. Le Lecteur en conviendra, s'il veut faire les réslexions suivantes.

Quelques uns Prétendent que le Bac que les Thraces célébroient à l'honchus des Thraces étoir neur de leur Bachus, ne sont plus leur Jupiter d'accord, quand il s'agit de déterleur Dieu Suminer dans quelle classe il faut le prême.

1.º Les uns en font le Jupiter (12), c'est-à-dire, le Dieu suprême des Thraces. A ce compte, Sabazius seroit le Tis, ou le (13) Cotis des Cel-

<sup>(12)</sup> Gruter. Inscript. pag. 22. n. 5. Firmie

<sup>(13)</sup> Ci-d. ch. VI. 5. 6.

tes, que les étrangers ont appellé, tantôt Jupiter, tantôt Bacchus, tantôt Saturne, tantôt Pluton, & le plus souvent Mercure. Cette première opinion est la plus raisonnable, & l'on se flatte de le prouver d'une manière qui ne laissera aucun doute sur cet article.

2.º D'autres prétendent (14) que D'autres l'ont Sabazius étoit le Soleil, & ils se soleil. fondent principalement sur cette raison, que ce Dieu rendoit des oracles, de la même manière que l'Appollon des Grecs.

3.º Cependant, selon le sentiment D'autres en le plus reçu, le Sabazius des Thraces ros, & disent étoit le Bacchus que les Poëtes Grecs que c'est le Bacchus des & Latins ont chanté, c'est-à-dire, Grecs-un Héros (15) qui désit les Titans dans l'Isle de Créte, & qui soumit

<sup>(14)</sup> Macrob. Saturn. I. c. 18. p. 199-2014 (15) Diod. Sic. lib. 111. p. 144. 145.

## 92 HISTOIRE

par les armes (16) l'Italie, (17) l'Es pagne, & la Thrace. Diodore de Sicile assure que ce Héros (18) voulant passer en Europe, « sit al » liance avec Lycurgue, Roi de » Thraces, qui demeuroit le long d » l'Hellespont. Les femmes Bacchan » tes étant passées les premières » Lycurgue leur fit courir fus, con » tre la foi des traités. Bacchus et » ayant été informé par un homm » du Pays nommé Tharops, passa l » mer, battit les Thraces, prit Ly » curgue qu'il fit crucifier, & donn » ensuite son royaume à Tharops » Mais tout ce qu'on a dit des ex ploits & des conquêtes de Bacchus

e Bacchus s Grecs oît été dé

<sup>(16)</sup> Bochart. Geog. Sacr. Part. 2. lib. I. c. 33

in Nilo Tom II. p. 1159. Plin. III. 1.

<sup>(18)</sup> Diod. Sic. III. pag. 139. IV. 148. Ceu qui feront curieux de lire les Fables que l'or a débitées fur le fujet de Bacchus & de Lycur gue, pourront confulter Apollodor. lib. 111 Hygin. Fab. cap. 132. Plutarch. de Aud. Poetis

# DES CELTES, Livre III. 73

Europe, n'est assurément qu'une fait & tué pat e fable. Homere met Bacchus au les Thraces. nbre des Dieux, & cependant il onnoît (19) qu'il avoit été battu Lycurgue, Roi de Thrace, & il s'étoit jetté dans la mer, pour lapper à son ennemi. Le Poëte, nt les Ouvrages couroient autres fous le nom d'Orphée, disoit même(20) que Bacchus avoit été :hiré par les Géants; la chose it encore confirmée par les Poëtes llimaque (21) & Euphorion, qui utoient que les Titans, après oir coupé le corps de Bacehus par rceaux, le firent bouillir dans une audière. Tous ces Poëtes ont sui. , felon les apparences, la tradition : Thraces, qui se glorifioient d'a-

<sup>19</sup> Homer. Iliad. VI. v. 129 & f. Euflath. liad. V. p. 559. VI. pag. 629. Tzetz. ad Lyh. p. 36.

<sup>20)</sup> Servius ad Virg. Georg. I. v. 167. p. 77. tz. ad Lycoph. p. 43 Hefychius.

<sup>21</sup> Tzetz ad Lycoph. p. 29.

voir battu & tuć ce Bacchus dont les Grecs leur vantoient les exploits. De-là on peut conclure affez naturellement, que les Thraces ne rendoient aucun service religieux à ce Héros. On trouve même dans Hérodote (22) que les Scythes établis le long du Boristhène, firent mourir un de leurs Rois, nommé Scyles, pour avoir participé à la Fête que les Grecs célébroient à l'honneur de Bacchus, dans la Colonie qu'ils avoient à l'embouchure de ce Fleuve. L'Historien rapporte, d'ailleurs, une circonstance qui mérite qu'on y fasse attention. Scyles, se voyant découvert, & sentant bien que ce crime étoit capital, s'enfuit, & vint chercher un refuge auprès de Sitalcus, Roi de Thrace, son oncle. Celui-ci le rendit aux Scythes, à condition qu'ils lui remettroient un de

<sup>(21)</sup> Herodot. IV. so.

S. III. Mais qu'étoit donc le Les Sabazius Sabazius des Thraces, qui a été pris & des Thraces pour Bacchus par la plûpart des An-gien étoit le Dieu Suprèciens? C'étoit constamment le Dieu me, que l'on a pris pour suprême, dont le nom propre étoit Bacchus.

Tis, ou (23) Cotis, mais que l'on appelloit aussi Sabazius par des raifons qu'il faut exposer.

1.º Les Thraces avoient un ou 1º. Parce plusieurs Sanctuaires, où il falloit des Sanctuaique le Prêtre sut yvre, pour avoir resolut que le

<sup>(23)</sup> Ci-d. ch. VI. §. 6.

74

Prêtre fut yvre pour prononcer des Oralles. C'est ce que marque Sabazius.

le don de prédire l'avenir. Macrobe l'assure positivement, d'après un Auteur plus ancien (24). « Les Ly-» guriens, dit-il, qui sont un Peuple » de Thrace, ont un Sanctuaire con-» sacré à Bacchus, où il y a un ora-» cle. Ceux qui doivent prophétiser » ne prononcent des oracles, qu'a-» près s'être chargés d'une grande » quantité de boisson ». On voit la même chose dans un passage de Plutarque, que Maussac (25) a fort bien rétabli, aulieu qu'il ne forme aucun sens dans les éditions communes. Le passage porte (26) que « les Thraces » établis autour de l'Hébre, vêtus » de peaux, & tenant en leurs mains » des Thyrles, chantent des Hymnes » & se montrent sages, lors même

<sup>(24)</sup> Ci-d. §. 2. not. 14.

<sup>(25)</sup> Notis ad Harpocrat. ad vocem 16891(4)

<sup>126)</sup> Plutarch. de Fluv. in Hebro Tom. II. pag. 1151. Voyez aussi Euripid. Bacchant. v. 300.

DES CELTES, Livre III. 77 » qu'ils font insensés », c'est-à-dire, qu'ils prédisent l'avenir, après avoir bu jusqu'à perdre la raison. Sauffen, que les Thraces prononçoient saben, fignifie, en Tudesque, boire, s'enyvrer. Ainsi on appelloit l'oracle (27) Sab-as, le Dieu de la boisson. Les Prêtres qui se remplissoient de vin, pour être remplis du don de prophétie, étoient appellés Sabi, les Buveurs. Le Peuple qui assistoit à la Fête, pendant laquelle on venoit consulter l'oracle de toutes parts, recevoit le même nom, parce qu'à l'exemple de ses Prêtres, il passoit toute la folemnité dans l'yvresse. Faut-il être furpris que les Grecs ayent cru fermement, qu'une Fête, pendant laquelle tous les Thraces s'enyvroient, étoit confacrée au Dieu des yvrognes? Mais il y'avoit, outre cela, plusieurs autres traits

<sup>(27)</sup> Ci-d. S. I. not. 7. 8.

#### Histoire 78

de conformité entre le culte que les Grecs offroient à leur Bacchus, & celui que le Dieu Cotis recevoit parmi les Thraces.

2º. Parce que les Thraces Cotis fur des Montagnes, ou dans des Forêts.

2.º On a souvent averti que les fervoient leur Celtes avoient tous leurs Sanctuaires hors du lieu de leur demeure, dans des Forêts, ou sur de hautes Montagnes. C'est là aussi (28) que les Bacchantes alloient célébrer la Fête de leur Dieu, & lui offrir des sacrifices.

4 . Parce que les Pêres qui étoient con factées à Coris se célé. bioient de nuit.

3.º Les Fêtes de Bacchus se célébroient de nuit (29). On s'y rendoit avec des torches & des flambeaux. C'est la raison pour laquelle ce Dieu portoit, entr'autres noms, ceux de Phanaces (30) & de Phausterius. Les Celtes tenoient aussi pendant la nuit,

<sup>(28&#</sup>x27;) Harpocration p. 218. Etym. Mag. p.629. (29) Virg Georg. IV. v. 521. Æncid. IV., ¥. 303.

<sup>(30)</sup> Aufon. Epigr. 29. Tzetz. ad Lycoph. p. 212. Vossius de Orig. & Progress. Idol. lib. II. cap. 14. p. 191.

s Celtes, Livre III. 79 mblées les plus folemnelles, ît, par un passage de Cicéron, que cela s'observoit en er dans la Fête de Sabazius

es Grecs appelloient Bac-4°. Parce que la Danse sae) Enorchos, le Sauteur, ciée de Cotis e la danse faisoit une partie celle der Baculte. On a parlé plus haut chantes. 1 danse de Cotis, qui imitoit Bacchantes.

is (34), couronnoient les Thraces dans leurs so Parce que és (34), couronnoient les Thraces coint cources, leurs casques & leurs tomissée verdure pendant du le leure, ou de quel-la tête de Sabarques, de la même ma-

ut cela, les Grecs ont conle Dieu Sabazius, auquel

<sup>.</sup> ch. VI. S. 12. not. 97.

l. note 30. lessus, ch. VI. §. 6. not. 44. §. 11.

XVI. cap. 35. pag. 275. 276 Voyez.

les Thraces sacrifioient dans d Forêts, ou sur des Montagnes, à lueur des flambeaux, & dont la fe étoit un tems de plaisir & de déba che, devoit être infailliblement même Dieu que Bacchus. Effectiv ment la ressemblance étoit si p faite, qu'il n'est pas étonnant qu' s'y soit trompé. Au reste, il constant que le Sabazius, ou si l' veut, le Bacchus des Thraces ét leur Cotis, leur Dieu suprême. fête de Sabazius étoit aussi la mê que les Thraces appelloient Cotitt & Bendidia, & dans laquelle célébroient le mariage de Cotis de Bendis, du Pere & de la Me des Dieux & des hommes. Strab l'assure formellement dans un p fage cité ci - dessus (35): «1 » fêtes que les Thraces célébren " l'honneur de Cotis & de Bend.

<sup>(35)</sup> Ci-d. ch. VI. 5. 6. not. 42.

ressemblent assez à nos sêtes de Bacchus ». Ainsi l'orsqu'Horace dit 16) qu'il veut célébrer la sête de acchus à la manière des Edoniens, est-à-dire, s'y enyvrer jusqu'à erdre la raison, il est visible qu'il t allusion aux Bacchanales que (37) Edoniens célébroient, non sà l'honneur de Bacchus, mais de tis, qui avoit un Sactuaire sort nommé sur une montagne de leur ys.

S. IV. On en a dit assez pour on a prétennement que les Peuples Celtes n'ont de qu'elvs nais rendu des honneurs religieux ru la Celtique.

eurs Héros, encore moins à des ros étrangers. Ce seroit perdre 1 tems, & amuser inutilement Lecteur, que de s'arrêter à exaner, & à resuter pied à pied ce e les Poëtes ont dit des Voyas; d'Ulysse.

<sup>36</sup> Horat. Carm. lib. II. Od. 7.

<sup>(37)</sup> Ci-d. ch. VI. §. 12. not. 94. & fuiv.

#### 82 HISTOIRE

On prétend qu'après la prise Troye, il passa, non - seulen (38) en Sicile, & en (39) Sar gne, mais qu'il parvint encore, ; sa flotte, jusqu'à l'embouchure Tage,où il bâtit la Ville (40) de bonne. Strabon, l'un des Aut les plus judicieux de l'antiqu mais trop prévenu en faveur de Homere, semble avoir été persi de la vérité de cette tradition a du penchant à croire que champs Elysiens, dont Circé e gna le chemin au Héros, été l'Espagne, où l'on voyoit une infinité de monumens, qui p voient qu'Ulisse avoit parc ce Pays. Quand tout cela f vrai & certain, il faudroit av que les Auteurs qui l'affure

<sup>(38)</sup> Plin. III. 8.

<sup>(39</sup> Plin. III. 7.

<sup>· (40)</sup> Solin. cap. 36. p. 256.

<sup>(41)</sup> Strabo III. pag. 148. Eustath. II Odyst, p. 1379.

DES CELTES, Livre III. 83 ne disent rien qui prouve, ou qui infinue seulement, qu'Ulisse ait amais été servi comme un Héros, mien Espagne, ni en Sicile, ni en Sardaigne. Il y a plus de difficulté dans un passage de Tacite, qui fait mention d'un Autel confacré à Ulisse, sur le bord du Rhin. « Au reste, dit-il, (42), quelques - uns " estiment qu'Ulisse, dans son long » & fabuleuxVoyage, fut aussi porté » dans la Mer Océane, & qu'il » entra dans la Germanie, où il » bâtit, & donna son nom à Asci-" burgium, lieu situé sur le bord du » Rhin. Ils ajoutent qu'on a autre-» fois trouvé, dans le même lieu. » un Autel confacré à Ulisse, avec » le nom de son pere Laërte; qu'ou-\*tre cela, il y a encore dans les » confins de la Rhétie & de la Ger-» manie des monumens & des sé-

<sup>(42)</sup> Tacit. Germ, cap. 3.

» pultures, avec des inscriptions » lettres Grecques. Mon dessein n » pas, ajoute Tacite, de produ » des preuves, ni pour confin » la chose, ni pour la résuter. » laisse à chacun la liberté de » croire, ou d'en douter, comm » le jugera à propos ». On voit l que Tacite n'ajoutoit aucune fo ces fables. Quand on les regai roit comme autant de vérités seroit toujours certain que ne touchoit en aucune manie ni les Germains, ni leur Relig Il est connu que les Germains bâtissoient point de Villes, q n'avoient d'Autels, qu'ils ne 1 toient point d'inscriptions sur l fépulchres, & qu'ils ne sçave même pas écrire, non-seulemen tems d'Ulisse, mais encore dan Gécle de Tacite. Il faudroit attrib par conséquent, la constructio: la Ville, de l'Autel, & des a

onumens, dont Tacite fait menon, à des Grecs. Mais il seroit en difficile de comprendre, commt ils ont pu pénétrer, ni par re, ni par mer, dans le cœur de llemagne, & y faire des éta-semens.

# CHAPITRE XVL

I. I reste à dire un mot de De quelques liques autres Divinités des Peu- s'en properties de la contra de la colle aux tager en deux classes. Les Dieux d'apples Cel- res.

es Dieux étrangers, dont on a Priape étoit ibué le culte aux Scythes & aux étrangers des tes, font, outre ceux dont on a Pcuples Celtes, font, outre ceux dont on a Pcuples Celtes, eu occasion de parler, en pre-r lieu, Priape, le Dieu des Jardins, vi par les Mysiens, par les Phrys, & par les autres Peuples

"

22

que (5) le Mercure de ces Peuples, qui avoit un Sanctuaire fort célébre dans l'isle de Samothrace, étoit ' le Dieu Tis, ou Cotis, auguel ils rapportoient l'origine de toutes choses, & qu'ils appelloient, par cette raison, le Pere des hommes & des Dieux. Ces Pélasges, demeurant à l'entrée de la Propontide, où sont aujourd'hui les Dardanelles. avoient souvent occasion de voir des Egyptiens : ceux-ci faisant un commerce confidérable dans la Colchide, où ils avoient plusieurs établissemens, étoient obligés de passer devant les Dardanelles, en allant & en revenant. Il arriva de-là que les Pélasges, lorsqu'ils commencerentà adopter des superstitions étrangères, & à représenter leurs Dieux sous la forme de l'homme, trouvant que le Phallus des Egyptiens étoit un

<sup>(5)</sup> Ci-d-ch. vt. §. 6. & 8. & §. 16. not. 181. fymbole

DES CELTES, Livie III. 89 symbole très-propre pour désigner leur Tis, qui étant le Pere de toute la Nature, devoit naturellement étre représenté avec des organes proportionnés à la grandeur & au sombre de ses productions. Voilà e qu'étoit le Priape des Pélases. C'étoit leur Mercure. Un reste e l'ancienne superstition, qui ne ouloit pas qu'on renfermât les Dieux dans des Temples, & surout un Dieu qui remplissoit tout univers, fit que l'on plaça ces tatues en plein air, dans les enclos ue chacun avoit autour de sa maion, & c'est de cette manière que : Mercure des Pélasges devint inensiblement le Dieu des Jardins. 'out cela étoit expliqué aux peronnes que l'on initioit aux mysteres e l'Isle de Samothrace, &, selon es apparences, on enseignoit quelque choie de semblable dans les Tome VI. H

mystères (6) d'Eleusis, qui aussi été apportés de Thrac On a attribuć aux Celtes le

III. On a dit encore que culte de Caf- lois adoroient Castor & Pol tor & Pollux. étoient passés dans les Gau les Argonautes. Effectivem tre les fables que l'on raco

le sujet des Argonautes, avoit une qui portoit (7)

» Guerriers, après avoir re » Tanaïs, transportèrent le

» seau jusqu'à un autre fle

» les conduisit à la Mer Oc

» que, navigeant enfuite di » trion à l'Occident, ils to

» à Cadix, d'où ils revinr

» leur Pays ».

Diodore de Sicile obse que Timée, & les autres H qui faisc ent prendre un tour aux Argonautes, app

DES CELTES, Livre III. 91 kur sentiment sur ce que les Celtes établis le long de la Mer Océane. fervoient principalement les Diofcures. Mais les Celtes, voisins de POcéan, étoient si peu connus du tems de Timée, c'est - à - dire (9), 280 ans avant Jesus - Christ, qu'il étoit bien difficile que cet Historien pût dire quelque chose de certain de Leur Religion, & de l'objet de leur culte. D'ailleurs, la manière dont il racontoit le voyage des Argonautes, ne donne pas une grande idée de fon jugement, & confirme, au contraire, le reproche qu'on lui a fait d'avoir rempli son Histoire d'un grand nombre de puérilités. L'opinion commune étoit (10) que les

<sup>(9)</sup> Timée vivoit en Sicile du tems d'Agathocle, qui mourut à la fin de la CXXIII. Olympia de.

<sup>(10)</sup> Apollon, Argon, lib, IV. v. 3, 83, 250, 254, & Schol, Aristot Histor, Animal, lib, vitt, cap. 13. Mirabil, Ausc. p. 1190, Justin, XXXII. 3. Plin, III. 18. Strabo I. 39. Pifinder ap. Zo-

### 92 HISTOIRE

Argonautes, poursuivis Flotte du Roi de Colchos, remonterent le Danube, & passerent la Mer Adriatique, ou par une branche du Danube qui se jettoit dans cette Mer, ou en portant leur vailseau par terre, depuis le Danube jusqu'au Glose de Venise. Timée, pour augmenter le Merveilleux, transporte les Argonautes, avec leur vaisseau, dans la Mer Océane, & c'est, selon les apparences, pour appuver cette chimère, qu'il attribue le culte des Dioscures aux Celtes qui demeuroient le long de l'Océan.

Il faut avouer, cependant, que Tacite, sans parler aussi positivement que Timée, ne laisse pas de faire mention du culte qu'un Peuple établi dans le cœur de la Germanie, rendoit à Castor & à

fim. V. 20. 34 Castodor. Hist. Trip. 1. 1. c. 1. p. 209. Isdor, Orig. 1X. 2. Dionys. Perieg. v. 489.

llux. Voici le passage de cet Histien (11): "On montre, dans le 'ays des Naharvales, un Bocage ù regne un ancienne superstion. Le Prêtre qui préside au culte e la Divinité qui y est servie, est abillé en femme. La Divinité ême s'appelle Alcis. Les Roains prétendent par conjecture, ue c'est le même Dieu qu'ils véèrent sous le nom de Castor & ollux (\*). On n'y voit ni simuicre, ni vestige d'un culte étraner aux Germains. Tout ce que ette superstition a de commun vec celle des Romains, c'est u'on y adore deux jeunes Homies, que l'on estime freres ». l'acite avoue qu'on ne voyoit, is le bocage confacré à Alcis, ni

11 Tacit. Germ, 43.

ulacre, ni vestige d'une supersti-

<sup>\*</sup> J'ai reformé la traduction sur ce texte. z ci-après note (\*;. Note de l'Editeur.

preuve que les Naharvales ne connoissoient point les deux Héros qui avoient assisté à l'expédition des Argonautes. Mais l'Historien dit, en même tems, deux choses qui méritent quelque réslexion.

1°. On vénéroit dans cette Forêt deux jeunes Divinités qui passoient pour freres, ut fratres, ut Juvenes.
... 2°. Les gens du pays assuroient qu'Alcis étoit la même Divinité, que les Romains vénéroient sous le nom de Castor & Pollux (\*). Ce que nous avons dit jusqu'ici de la Réligion des Germains & des autres Peuples Celtes, ne nous permet pas de croire qu'ils ayent jamais rendu un service religieux à des hommes,

<sup>(\*)</sup> Le texte porte que les Romains, par conjecture, prennent pour Cassor & Pollux, la Divinité adorce sous le nom d'Alcis, par les Naharvales: Deos interpretatione Romana, Cassorem Pollucemque memorant. Note de l'Editeur.

DES CELTES, Livre III. 95 morts, ou vivans, jeunes, ou vieux; mais il est certain qu'ils plaçoient des Divinités dans le Soleil, dans la Lune, dans l'Air, & dans le Feu. Nous avons vû austi que, selon leur doctrine, tous les Dieux subalternes étoient freres, enfans du Dieu Teut, & de la Terre sa femme. Peutêtre qu'ils appelloient ces deux principes les Dieux anciens, & les Esprits qui résidoient dans les Elémens, les Dieux nouveaux. Si donc les Romains entendoient par Castor & Pollux, ou le Soleil ou la Lune, ou deux Etoiles, dont ordinairement une seule étoit visible, ou un certain Météore qui se formoit dans l'air, ou deux Génies, dont l'un présidoit au Jour & l'autre à la Nuit, les Naharvales ont pû leur dire qu'ils avoient dans leur pays une dévotion semblable.

S. IV. Au commencement de ce que es celt Livre, l'on a fait usage d'un passage Minerve. de Jules César, qui porte (12) que » les Gaulois adoroient surtout Mex-» cure, & après lui, Apollon? " Mars, Jupiter, Minerve, & qu'ils » avoient, à-peu-près, le même sen-» timent sur le sujet de ces Divini-» tés, que les autres peuples. » On a fait voir ce que c'étoit que le Mercure, l'Apollon, le Mars, le Jupiter des Gaulois. A l'égard de leur Minerve, il est assez vraisemblable que c'étoit celle des Grecs & des Romains. Jules César dit (13) que Minerve présidoit, dans les Gaules, aux Métiers & aux Arts méchaniques. Il semble que ces idées venoient des Etrangers; car, sclon la Théologie des Gaulois, c'étoit Mercure, ou I eutat (14), que l'on regardoit comme l'Inventeur de tous les Arts. Il paroit d'ailleurs, par Po-

<sup>(12)</sup> Ci d. ch 111 §. 3 not 9.

<sup>(13</sup> Calar VI. 17

<sup>(14,</sup> Ci-d. ch. vi. §. 4. not. 1 r.

DES CELTES, Livre III. 97 lybe (15), que le culte de Minerve étoit déja établi, vers l'an 531 de Rome, parmi les Insubres qui etoient un Peuple Gaulois de l'Italie. Les Insubres avoient, peut-être. reçû fon culte des Latins, & il pouvoit être passé de Marseille dans les Gaules, qui sont au-delà des Alpes. Cependant Solin, parlant de la Miierve des habitans de la Grande Breagne, dit qu'elle présidoit (16), seon l'opinion de ces Peuples, aux Fonaines. & aux Eaux minérales. En ce cas, la Minerve des Celtes auroit été l'un de ces Génies, qu'ils placoient dans l'Elément de l'Eau, & dont il a été parlé au Chapitre IX de ce Livre (17).

<sup>(15)</sup> Polyb. lib. II. p. 119.

<sup>(16,</sup> Solin. cap. 35.

<sup>(17)</sup> Bochart prétend que la Minerve des Gaulois étoit la Lune, parce qu'on a trouv. dans le Pays de Conferans une Inscription qui porte Minerva Belisama, & que Belisama, en Phénicien, signifie la Reine des Cieux. Geogra 2242, Patt. 2. lib. I. cap. 42. p. 737.

Les Celtes vient le S. V. Tacite assure (18) » qu'un » parties des Suèves faisoient des Sa » cr. fices à Isis. Je n'ai, dit-il, p » rien découvrir sur la cause & l'o » rigine de ce culte étranger, si c » n'est, que l'Image même, qui rei » semble à un vaisseau Liburnien » montre que ce culte leur est ven » d'au-delà des mers. »

Il faut avouer que Tacite paroi être ici en opposition avec lui-mê me il assure (19) que les Germain ne représentoient pas les Dieux sou la sorme de l'Homme, qu'ils n'a voient ni simulacre, ni objet sen sible de leur culte. Mais s'il en éroit ainsi, comment Tacite pou voit-il donc parler, quelques ligne auparavant, du culte que les Suève rendoient à un Simulacre d'Isis? In dépendamment de cette contradic-

<sup>(15&#</sup>x27; Tacit. Germ. cap. 9.

<sup>(15)</sup> Tacit. Germ. cap. 9. ci-d. ch. 111 §. 2

S CELTES, Livre III. 99 emble que Tacite a jugé de on des Germains par celle otiens, au milieu desquels le étoit un symbole consacré n voyoit une Barque dans tuaire du Pays des Suèves. ; fervoient Isis! La preuve assurément concluante. Les s avoient coutume de dépoles Forêts confacrées les s militaires, & les dépouilurs ennemis. Cette Barque aisemblablement une prise uèves avoient faite sur quelple voisin (20), & qu'ils portée dans l'un de leurs res, pour y être un monupétuel de leur Victoire. C'est al fondement, qu'on a attrir Suèves le culte d'une Dijui leur étoit parfaitement

nz ci-d, Liv. I. ch. 13. p. 237.2384

#### too HISTOIRE

Bas culte de S. VII. Selon Hérodote (2 Na Vénus-Vranie chez Perses offroient, à la vérité, Mes Coltes. crifice à Venus-Uranie: mai

crifice à Venus-Uranie; mai Venus-Uranie étoit, parmi eu Divinité étrangère, dont ils a recû le culte des Affyriens, q pelloient, en leur langue, A & des Arabes, qui l'appo Alitta. On peut voir dans 1 teurs qui ont parlé de la R des Assyriens & des Arabes. c'étoit que leur (22) Venus-Il n'est pas nécessaire d'en dans cette discussion; elle n tient point au sujet. Héroc (23) que les Perfes appellois sta la Venus-Uranie, que le tiens nommoient Mylitta,

<sup>(28)</sup> ci-d. ch. 111. §. 3. not. 12.

<sup>(22)</sup> Bochart, croit, après Scaliger toit la Lune: Geogr. Sacr. part. I. lib. 1 p. 124. lib. IV. cap. 19. p. 277. Voy. a Hiff. des Cult. p. 674-692.

<sup>(23)</sup> Herodot. I. 131. Poyez ci-d. cl

DES CELTES, Livre III. 101 rabes Alitta. C'est une errenr. Le letra des Perses (14) étoit le Soleil. :, de l'aveu même d'Herodote (25). culte du Soleil étoit établi parmi s Perses, avant qu'ils eussent auin commerce avec les Assyriens & s Arabes. D'autres ont crû que Venus-Uranie des Perses étoit la une: mais ceux-là se sont aussi ompés. D'un côté, les Perses disnguoient leur Venus-Uranie de la une (26). « Ils servent, dit Strabon, le Soleil, qu'ils appellent Mithra, la Lune Venus, le Feu, la Terre, les Vents, l'Eau »; & de autre, la Lune étoit aussi du nomre des Divinités auxquelles les Peres (27) avoient offert des facrifices e toute ancienneté. Enfin Agathias sure (28) que les Perses servoient

<sup>(24)</sup> Ci-d. ch. xII. S. 6.

<sup>(25)</sup> Herodot. I. 131.

مو Ci-d. ch IV. S. I. note مر

<sup>(27)</sup> Ci-d. note 25.

<sup>(28)</sup> Agath. lib. 11 p. 62.

#### 102 HISTOIRE

effectivement Venus, qu'ils appelloient en leur Langne Anauis. Son sentiment peut-être confirmé par un passage de Clément d'Alexandrie, qui porte (29) que le Roi Artaxerxès fut le premier qui érigea des Statues à la Venus, nommée Anaüis, & qui fit rendre à cette Déesse un culte religieux dans Babylone, dans Sufe, dans Echatane, &c. Cependant cette conjecture ne paroit pas plus fondée, que celle de Plutarque. Cet Auteur a dit que (30) l'Anaîtis des Perses étoit la Diane des Grecs. Nous verrons tout-à-l'heure qu'Anaïtis n'étoit, ni le Soleil, ni la Lune, ni Venus, ni Diane; mais un de ces Génies que les Perses plaçoient dans le Feu.

Au reste, Hérodote attribue le

<sup>(29</sup> Clem Alex. Cohort. ad Gent. pag. 57. Bochart. a remarqué qu'il faut lire ἀναύτιδες, au lieu de ταναύδος. Geogr. Sacr. Part. I. lib. εν. εαρ 19. p 2/7.

<sup>(30)</sup> Ci-d. ch. vIII. S. , 2, not. 119.

DES CELTES, Livre III. 102 ılte de Venus Uranie, non-seulement ix Perses, mais aussi (3 1) aux Scyies. Lorsque les Germains recurent Calendrier Romain, ils appelleent le Vendredi, jour que les atins consacroient à Venus . Freyg, le jour de Frea, de la femme. est-à-dire, de la Terre, qui, selon ur Mythologie, passoit pour être femme d'Odin. Il fembleroit done 1e la Venus - Uranie des Scythes oit la Terre, Mais cette conjecture s'accorde pas avec ce que dit érodote (32), que les Scythes difnguoient d'Apia, qui étoit la erre, leur Venus - Uranie, qu'ils pelloient Artimpasa. Il faut done ranger à l'opinion de Vossius, qui oit (33) que l'Artimpasa des Scyes étoit la Lune. Deux choses puyent beaucoup fon fentiment.

<sup>(3 1)</sup> Ci-d. ch. III §. 3. not, \$.

<sup>(32&#</sup>x27; Ci-d. ch. 111. §. 3. not. 8.

<sup>(33,</sup> Ci d. ch 1v. S. 1. note 2.

D'un côté, Hérodote la place in médiatement après Apollon, qui le Soleil; de l'autre, il ne fait p mention du culte que les Scytl rendoient à la Lune, quoiqu'e fût constamment une de leurs p grandes Divinités.

Dieux intes des ples CelS. VIII. Outre les Dieux étr gers, dont on vient de parler, Anciens attribuent aux Peuples C tes le culte de quelques Dieux in gétes. On appelloit ainsi les Die qui n'étoient servis que par un c tain Peuple, & dans une certa contrée. Ainsi (34) Sangus étoit Dieu indigéte des Sabins, & (Pleistorus, celui des Thraces l'on appelloit Apsinthiens. Il r pas possible de donner beaucoup lumière au sujet de ces Di indigétes. Les Historiens, qui

<sup>(34)</sup> Ci-d. ch. xiv. §. 7. not. 77. 78.

<sup>(35)</sup> Herodot, 1x. 118, ci-d. note 29.

# DES CELTES, Livre III. 105

font mention, ne nous en ont guères conservé que le nom. Il faudra donc se contenter de donner ici quelques régles générales, qui pourront servir à les faire reconnoître, ou qui empêcheront, au moins, qu'on ne s'en fasse de fausses idées.

vinités subalternes dans tous les élémens; il ne faut donc pas douter qu'ils ne distinguassent par des noms propres les dissèrens Génies qui résidoient, selon leur Doctrine, dans l'Air, dans l'Eau, & dans le Feu. Ils appelloient, par exemple, Tor, ou (36) Taranis, le Dieu qui présidoit à l'Air, au Tonnerre, aux Eclairs, aux Vents, & aux Pluies. Les noms des Divinités, qui avoient la direction du Feu, de l'Eau, des Fleuves, des Montagnes, des Forêts, nous sont inconnus, au moins pour

<sup>(36)</sup> Ci-d. ch. vi. §. 16. note 119. & ch. xi.

la plûpart. On pourra, cependant, en deviner quelques - uns, en lisant les Anciens avec attention. Strabon, par exemple, après avoir parlé de ces grands enclos, où les Mages rendoient un culte religieux au Feu (37), ajoute (38) que la chose se pratiquoit ainsi dans les Temples d'Anaïtis & d'Omanus. Anaïtis, & Omanus étoient donc des Génies que les Perses plaçoient dans l'Element du Feu.

2.º Les Celtes donnoient souvent à leurs Dieux les noms des Sanctuaires, où ils étoient servis. On en a nommé plusieurs. Le nom propre de la Terre, parmi les Thraces & les Phrygiens, étoit Opis ou Apia. Ceux de Bendis, de Cybele, de Dyndimene, de Berecynthia, sont des noms empruntés des montagnes &

<sup>(87)</sup> Voyez ci-d. ch X, S. 2. note 17.

<sup>(34)</sup> Strabe XV. 733.

DES CELTES, Livre III. 107 des forêts, qui lui étoient consacrées. Ainsi Ardoina étoit la Divinité qui étoit servie dans la Forêt des Ardennes. Jupiter-Peninus (39) étoit le Dieu suprême, qui avoit un Sanctuaire au sommet, à la cime des Alpes, que les Celtes appelloient Penn, ou Pinne. Sangus, Dieu indigéte des Sabins, auquel ils rapportoient (40) l'origine de leur Nation, étoit, selon les apparences, le Dieu suprême qu'ils appelloient Sangus, du nom de quelque Forêt qui lui étoit consacrée, Pleistorus (41), Dieu indigéte des Thraces Apfinthiens, qui lui offroient des victimes humaines, étoit encore le Dieu suprême, qui pouvoit avoir recue ce nom des Sanctuaires, ou demeuroient les Plistes (42), c'est-à-dire

<sup>(39)</sup> Livius XXI cap. 38.

<sup>(40)</sup> Ci-d. ch. XIV. §, 7, not. 77. 78.

<sup>(41)</sup> Herodot. IX. 118.

<sup>(42)</sup> Joseph. Antiq. lib. xvitt. cap 1. §. s. p. 794. Il semble que ce soient les mêmes que Strabon appelle xtis et. Strabo VII. 296. V. s.

des Druïles, dont la manière de vivre approchoit beaucoup de celle des Esseniens. Il faut porter le même jugement d'une Déesse des Habitans de la Grande-Bretagne, dont Dion fait mention, & qu'il appelle Andate, ou Andraste. Cet Historien, parlant d'une Forêt sacrée, où les gens du Pays alloient offrir des sacrifices. & célébrer des festins sacres, dit qu'on l'appelloit Andate, (43) du nom de la Victoire qui étoit fervie dans cette Forêt. Il introduit même la Reine Bundovica, priant la Victoire en ces termes: « Je vous » offre, ô Andate, mes actions de » graces; & je vous invoque, parce » que vous êtes de mon sexe ». Tout cela ne s'accorde guères avec la Théologie des Celtes. Selon leur

Hudson sur le passage de Joseph qu'on vient de

<sup>(43)</sup> Xiphilin, Excerpt. Dion. in Nerons 223. 172. 173.

Des Celtes, Livre III. 109
Dostrine, Odin étoit le Dieu de la guerre. C'est à lui que l'on offroit des facrifices après la victoire, & que l'on consacroit les dépouilles de l'ennemi, qui étoient pendues à des arbres, ou mises en monceau dans les Forêts où il étoit servi. Il y a, par conséquent, toute apparance qu'Andate', ou Andraste, n'étoit pas le nom d'une Divinté, mais d'une Forêt consacrée au Dieu de la Victoire, c'est-à-dire, à Odin.

3.° Les Dieux mâles & femelles, les Dieux que l'on fervoit dans les Temples, que l'on représentoit sous une forme corporelle, & par conséquent, les Idoles & les Statues, n'appartiennent pas proprement à la Religion des Celtes. Partout où l'on en trouve, l'ancienne Religion étoit déja alterée par des idées & des supestitions étrangeres, qui se provinces méridionales de l'Eug

rope, jusques dans le fond du Nord. L'Edda des Islandois, qui est du XIII. fiécle, porte (44) « qu'il y a » douze Dieux (Asa), qui méritent » des honneurs divins, & autant de » Déesses ( Asyria), dont la puis-» fance & la fainteté font égales à » celles des Dieux ». On ne voit rien de semblable dans Procope, (45) qui avoit représenté, plusieurs siécles auparavant, la Religion des mêmes Islandois. Krantzius, fait aussi mention (46) d'un grand nombre d'Idoles qui étoient adorées par les anciens Saxons. Cependant, Adam de Breme remarque (47) que, du tems de Charles-Magne, le fimulacre de Mars n'étoit, parmi les Saxons, qu'une colomne, ou plutôt un tronc d'arbre. Il en étoit de

<sup>(44)</sup> Ci-d. ch. VII. 5. 3. not. 47.

<sup>(45)</sup> Ci-d. ch. IV. §. 7. not. 33.

<sup>(46)</sup> Hist. Saxon. init.

<sup>(47)</sup> Ci-d. ch. vii. 5. 1. note 12.

DES CELTES, Livre III. 111
nême des Gaulois, du tems de Luain. Les fimulacres de leurs Dieux
toient de vieux troncs de chêne
48):

. . . . Simulacraque moesta Deorum
irte carent, casisque extant informia truncis.

S.IX.On pourra examiner, selon ces égles, les Dieux indigétes des Celes, dont les Anciens font mention. Ceux qui appartiennent à l'ancienne leligion, sont ce que l'on appelloit Fenius Loci, le Génie du Lac, des orêts, des Montagnes, où les Haitans d'une Ville, ou d'un canton, aisoient leurs assemblées religieuses. L'autres fois ce sont des Dieux Tosiques, qui portoient, comme on rient de le montrer, le nom du lanctuaire dans lequel ils étoient ervis, ou qui recevoient quelques lénominations particulieres, par des aifons que nous ignorons. Les An-

<sup>(48)</sup> Lucan, lib. III. v. 412.

#### TI2 HISTOIRE

glo-Saxons, par exemple, avoient une Déesse, qu'ils appelloient Eostre, ou Eostar, & ils célébroient, a son honneur, dans le mois d'Avril, une Fête solemnelle: c'est, comme Bede l'a remarqué (49), la raison pour laquelle les Germains ont appellé la Fête de Pâques, Ostar, & le mois d'Avril Ostar-Monath. Cette Eostre étoit la Terre: on n'en peut guères douter, s'il est vrai (50) qu'on la regardât comme la Déesse de la fertilité, & qu'on lui offrit des facrifices dans le mois d'Avril, pour en obtenir des moissons abondantes. Mais pourquoi l'appelle-t-on Eostar, ou Oftar? C'est ce qu'il n'est pas facile de déterminer : il faut laisser aux Etymologistes à rechercher si

<sup>(49)</sup> Beda de Temp. Ratione Tom. II. p. 81. Eginhard. cap. 29.

<sup>(50)</sup> Getike addit. ad Schotell. p. 69. Hagenberg. Germ. Med. Diff. VIII. S. 10. p. 186.

des Celtes, Livre III. 213 l'ancien nom Celtique de la Terre, qui étoit Ar, Er, ou Erd, ne seroit pas caché dans celui d'Oftar.

# CHAPITRE XVII.

S. I. On a vu quelles étoient les dées des Peuples Celtes, par rapport de la l'objet du culte religieux. Ils reconnoissoient un Dicu suprême, & une infinité de Divinités subalternes, qu'ils plaçoient dans les Elénnens; mais on a cru mal'à-propos, qu'ils vénéroient les ames des Hécos, & qu'ils leur offroient des sacrifices. Disons quelque chose dans le Chapitre des autres Dogmes de la Religion des Celtes, qui sont parvenus jusqu'à nous.

S. II. Les Celtes admettoient une ils admettoient une forte de création: ils reconnoissoient tote de création que le monde avoit en un com-

<sup>(1)</sup> Voyez ci-d. ch. v1. 3. 15.

mencement, & ils en rapporto l'origine au Dieu Teut, & à la T sa femme. L'un étoit le Principe tif, l'autre la matière, ou le Prin passif. L'union de ces deux Princ avoit produit, non-seulement hommes, mais encore les Die que l'on faisoit sortir de la mati aussi bien que tous les Etres vis & corporels. Il femble qu'il y a ici une contradiction assez sen dans la Théologie des Celtes. 1 rant des Dieux spirituels, invisi! comment pouvoient-ils fouteni même-tens, que ces Dieux ave été tirés de la matière? Ces Dogmes paroissent incompatil & il n'est pas facile de conce comment ils les concilioient. I être croyoient ils que les Esp les Génies, qui résidoient da matière, émanoient du premier cipe, & que la Terre n'avoit sc que le corps auquel ils étoient i

DES CELTES, Livre III. 115 ou l'Elément dans lequel ils résidoient. Peut-être qu'ils reconnois foient, avec les Stoiciens, une matière vivante, active, invincible. qui faisoit l'essentiel de la Divinité, & une matière visible, destituée par elle-même de vie & de mouvement. qui faisoit la substance des corps. Il n'est pas possible de rien déterminer là-dessus; & nous n'avons d'ailleurs aucun intérêt à justifier, sur cet article, la Doctrine des Celtes; peutêtre même qu'ils n'ont pas apperçu la contradiction qu'il y avoit entre divers points de leur Doctrine; dans le fonds, ils ne sont pas les seuls qui avent cru & enseigné des choses inconciliables.

S. III. Quoique les Celtes reçon- 11s croyolent nussent un commencement de toutes co ruptible. Thotes, ils ne laissoient pas de sou-tenir (2) que le monde devoit sub-

<sup>(</sup>a) Strabo IV. p. 197.

fister éternellement. Ce Dogme avoit une liaison naturelle & nécessaire avec un autre point de leur Doctrine, qui fait le sujet du Chapitre fuivant. Ils croyoient que les hommes devoient revivre pour être immortels. Par cela même, ils assuroient que le séjour, où les hommes devoient jouir d'une vie immortelle, ne seroit jamais détruit. « Les Druïdes croyent, dit Stabon, » (3) que le monde est incorrupti-» ble : mais ils avouent en même w tems, que le Feu & l'Eau y pren-... dront un jour le dessus ».

Mais ils diy prévaudroi ent un jour

Il semble que l'on entrevoie là-Peau&le reu dedans cette ancienne tradition, qui annoncoit deux grandes catastrophes, dont l'une devoit arriver parl'Eau, & l'autre par le Feu. Les Celtes croyoient . vrai-semblablement, que le monde seroit purissé

<sup>(3)</sup> Voyez la note précédente.

& renouvellé par un embrasement universel, comme il l'avoit été autresois par le déluge; & c'est, selon les apparences, ce qui faisoit le sujet d'une ancienne danse, ou d'un ancien Cantique, dont Menippe, Philosophe Cynique, avoit sait mention. On l'appelloit (4) Koophe innérence, l'embrasement de l'Univers. Cette manière d'exprimer les Dogmes de la Religion dans des Cantiques & dans des danses, venoit assurément des anciens Habitans de l'Europe.

S. IV. La Providence est un Ils adn Dogme commun à toutes les Reli- toient un gions. Pour rendre à Dieu le culte qui lui est dû, & sur tout pour se soumettre à son autorité, il faut supposer, avant toutes choses, qu'il est l'auteur & le conservateur de notre vie, le maître des événe-

(4) Athen. XIV. cap. 7.

mens, le témoin & le juge de notre conduite. Ces vérités n'étoient point (5) contestées parmi les Celtes. Au contraire, entre les Religions Payennes, il n'y en avoit peut-être aucune, qui donnât plus d'étendue au regne dé la Providence, que la leur (6). Le tremblement, la chute d'une feuille, le vol d'un oiseau, la manière dont les branches, que l'on employoit aux divinations, tomboient à terre, après avoir été jettées en l'air; en un mot, tout ce que nous attribuons aux loix de la pelanteur, au méchanisme des corps, à l'instina des animaux, ou même au pur hafard : tout cela étoit, selon les Celtes, l'ouvrage de la Divinité, qui animoit & qui dirigeoit les êtres matériels d'une manière pleine de yues profondes, tant pour le pré-

<sup>(</sup>s' Ci d. ch. II. S. 1. note 2.

<sup>(6,</sup> Voyez ci-d. ch. IV. 5. 11, not. 43.

DES CELTES, Livre III. 119 ent que pour l'avenir. Il en résulsit naturellement que la Divinité oit le seul agent, que tout étoit rigé & déterminé d'une manière faillible par la Providence, & que ute la sagesse de l'homme consisit à connoître les desseins de ieu, & à y acquiescer. Cependant s Celtes employoient, non seuleent les prieres & les sacrifices, ais encore des charmes & des aléfices, pour détourner le cours aturel des événemens. Selon les parences, ils ne croyoient pas ue ces choses sussent incompatiles. Cela n'est pas surprenant. Il y des Théologiens qui admettent un écret infaillible, & qui ne laissent as de le concilier avec la liberté e l'homme. Ces questions, qui apartiennent plutôt à la Théologie u'à la Religion, ont été agitées par ous les Peuples; & comme ceux ui élevent le plus le franc arbitre

de l'homme, n'ont pas prétendu nier la Providence; l'équité veut aussi qu'on n'accuse pas ceux qui admettent un décret insaillible, une détermination physique de la Providence, d'arracher à l'homme sa liberté, d'autant plus que leur pratique est toute dissérente de leurs principes (7).

Ils rappotsoient les devoirs de l'homme de erois chefs généraux.

§. V. A l'égard des devoirs de l'homme, les Celtes les rapportoient tous à ces trois chefs généraux (8): Il faut servir les Dieux; ne point faire de mal; s'étudier à être vaillant & brave. C'étoit-là une espèce d'abrégé de leur morale. Examinons en peu de mots, le sens & l'étendue qu'ils donnoient à ces trois maximes.

Il faut fervir Ils disoient 10, qu'il faut fervir

<sup>(7)</sup> C'est une question de l'Ecole qu'il n'est pas nécessaire d'examiner dans cet Ouvrage. Note de l'Editeur.

<sup>(18)</sup> Diogen. Laett. Pizm. p. s.

DES CELTES, Livre III. 121,

s Dieux. Quoique ces Peuples fifent beaucoup de cas des facrifices, '9) & qu'ils attribuassent une grande fficace à leurs cérémonies, il faut vouer qu'ils ne faisoient pas conister tout le service des Dieux dans e culte extérieur. Les Druïdes s'apdiquoient à l'étude de la morale: ls la prêchoient aux Peuples (10), our adoucir la férocité de leur naturel (11): ils la proposoient comme la volonté de Dieu (12). Le Peuple regardoit aussi la justice, la bonne foi, l'hospitalité, comme des vertus qui rendent l'homme agréable à Dieu. Tout cela ne permet pas de douter que cette maxime, il faut servir les Dieux, n'exprimât, en même-tems, le culte & l'obéissance que les hommes doivent à la Divinité.

Le fecond point de la morale des 2º. Il ne fai

<sup>(9)</sup> Ælian. II. 31.

<sup>(10)</sup> Strabo IV. 197.

<sup>(11)</sup> Jornand. cap. 2.

<sup>(12)</sup> Pomp Mela lib, III, cap. 2. p. 73.

Tome VI.

point saire de Celtes, étoit qu'il ne faut

faire de mal. Cette maxime re mandoit, non seulement la ju qui ne fait aucun tort au proc & que Justin appelle une vertu naturelle aux Scythes, mais e la tempérance, la chasteté, toutes les vertus prescrites par naturelle. Si les Celtes avoier vices, ce n'étoit pas qu'ils ne nussent fort distinctement le bi le mal; mais la plûpart des hon au lieu de suivre leurs principlivrent aveuglément à leurs pr penchans. Il est certain, cepen que les Celtes avoient une très imparfaite (14) de la justic nous défend de faire aucun : qui que ce soit (\*). D'un côte n'étendoient cette obligation q

<sup>(13)</sup> Justin II. 2. Voyez, ci-d. Liv. II. (

<sup>(14)</sup> Ci-dessus Liv. II. ch. 12. & 18.

<sup>(\*)</sup> Vey. ci-deff. Liv. II. ch. 12. not. ch. 15. not. 42 ch. 16. not. 24. ch. 18. n 29. 21. 48. 49. 57. 62. ch. 19. not. 6. 1

DES CELTES, Livre III. 123 mmes qui vivent ensemble dans e même société. Ce n'étoit pas e injustice de piller & de tuer ns un Etat voisin. De l'autre, ils rmettoient de se rendre justice à x-mêmes, de vuider leurs queles & leurs procès par la voie des nes. Ils donnoient toujours gain cause au plus fort; ce qui n'étoit tre chose qu'un renversement tode toutes les loix de la justice. Enfin, le dernier chef de la moe des Celtes, étoit qu'il faut s'étudier à être vaillant tudier à être vaillant & brave. La & brave. avoure peut compâtir, jusqu'à un rtain point, avec l'amour & la flice, en tant qu'elle sert à souter & à défendre une bonne cause. est, à la vérité, l'opprobre de la ture humaine, que des hommes, i ont la raison en partage, se trount quelquefois réduits à décider irs différends par la force, & à treprendre des guerres dans les-

L<sub>2</sub>

quelles celui qui voudroit se relever du tort & de l'injustice qu'il a soufferte, s'exposé au danger de succomber une seconde fois. Mais enfin, dans l'etat où sont les choses, la guerre, comme les procès, les prisons & les supplices, est un mal inévitable; ou plutôt, elle est une barrière que l'on a été obligé d'opposer à la méchanceté de l'homme, & que l'on ne sçauroit ôter sans ouvrir la porte à la violence & à l'oppression. Les hommes étant injustes & ravisseurs. il faut, de toute nécessité, que les gens de bien s'arment de force & de courage, pour défendre ceux que l'on opprime injustement, & pour résister eux-mêmes à ceux qui leur ôtent ou leur retiennent, contre tout droit & toute raison, ce qui leur appartient légitimement. Mais comme ces réflexions n'excusent que les guerres justes, elles montrent aussi que la valeur n'est une yenu

DES CELTES, Livre III. 125 ie lorsqu'elle prend les armes our soutenir des droits légitimes. Il ne paroît pas que les Cels fiffent une distinction si nécesre. Ils estimoient la bravoure en e-même, sans se mettre en peine, elle défendoit une bonne cause.ou elle venoit à l'appui de l'injustice de la violence. Ils croyoient, mme on le verra dans le Chapitre vant, que tous ceux qui périsient à la guerre étoient, sauvés, evés à un degré de gloire & do icité auquel des hommes justes, enfaisans, ne pouvoient arriver, posé qu'ils sortifient de la vie r une mort naturelle. Il faut donc ffer condamnation fur cet article: valeur que les Druïdes recomindoient aux Celtes, étoit une rtu de Brigands, & le Paradis 'ils leur promettoient, au lieu tre la récompense de la vertu, it véritablement le triomphe de

l'injustice, de la violence, & de la fureur.

Les Celtes fensé par le péché, mais cile d'appai-£ει.

S. VI. Les Celtes, comme tous avoient l'idée les autres Peuples Payens; avoient l'idée d'un Dieu offensé par le péqu'il étoit fa- ché; mais en même-tems d'un Dieu placable, qui devoit être appaisé par des facrifices. Il est vrai que le grand but de leurs sacrifices, étoit de découvrir l'avenir, & de s'instruire de leur destinée, qu'ils croyoient lire clairement dans les. entrailles des victimes.

Ils pensoient qu'il falloit appaiser la colère de Dieu par des sacrifices de victimes humaines.

Nous parlerons dans le Livre fuivant des principes de cette belle science. Mais on ne peut pas douter qu'ils n'eussent aussi des sacrifices expiatoires, destinés à délivrer le pécheur de la peine qu'il avoit méritée, par la substitution d'une victime, qui étoit immolée en sa place. Jules - César l'assure formellement (15) " Toute la Nation des Gau-

<sup>(15)</sup> Cafar VI. 16.

# DES CELTES, Livre III. 127

" lois est fort adonnée à la supersti " tion. Sont-ils attaqués de quel-" que maladie dangereuse, se " trouvent-ils dans une bataille; ou " dans un grand danger, ils immo-" lent des victimes humaines, ou " font vœu d'en offrir, & se se ser-" vent, pour ces sacrifices, du mi-" nistère des Druides: ils s'imaginent " que les Dieux immortels ne peu-" vent être appaisés, à moins qu'on " ne rachete la vie d'un homme " par celle d'un autre homme «.

Il faut avouer que ce sont-là d'étranges idées. La vraie Religion n'ordonna jamais d'offrir à Dieu des vistimes humaines: au contraire, elle le désend expressément. Elle enseigne, à la vérité, que les péchés ont été expiés par le facrisice du Fils unique de Dieu; mais comme ce ne sont pas les Juiss qui ont offert ce sacissce, il en résulte nécessairement qu'il ne consiste pas, à

proprement parler, dans la mort de Jesus-Christ, ni dans l'effusion de fon fang. A cet égard le supplice du 4 Sauveur est un attentat, que Dieu a puni par la destruction totale de l'Eglise, & de la République Judaique. Le facrifice de Jésus-Christ consiste dans l'obéissance qu'il a rendue à son pere, aimant mieux souffrir le supplice le plus honteux & le plus cruel, que de se détourner un seul moment de la soi, ou de la piété. Il tire tout son prix des grandes & glorieuses vertus que Jésus-Christ a pratiquées avant sa mort, & de l'intention qu'il a eue de nous en appliquer les fruits. Ainsi, quoique le Dogme de la rédemption du Fils de Dieu, soit proposé dans l'Evangile, comme un mystère, il faut convenir que la raison est obligée de souscrire à une Doctrine qui enseigne que l'obéissance la plus parfaite, l'humilité la

plus profonde, la vertu la plus confommée que l'on puisse imaginer, est un sacrifice véritablement expiatoire, en considération duquel, Dieu a bien voulu pardonner au genre humain les outrages qui avoient été faits à sa Majesté.

Les Celtes avoient des idées toutes différentes. On voit dans le passage de Jules-César, qu'ils regardoient la Divinité comme un Etre alteré de sang, qui ne faisoit grace de la vie à un homme, que sous la condition qu'on lui en offriroit un autre. D'où avoit-on pris ces idées qui étoient communes à la plûpart des Peuples Payens? Plutarque a dit (16) qu'on offroit ces victimes à des Génies malsaisans. On leur lâchoit, comme à des bêtes séroces, une espèce de proye, asin qu'ils épargnassent le reste de la société. Si

<sup>(16)</sup> Plut, de Orac. Defect. Tom. II. p. 417.

telle étoit la véritable opinion des autres Payens, les Celtes qui offroient ces facrifices au Dieu suprême, avoient une autre idée; ils appelloient Dieu Teutat, le Pere Teut, Guod, Vodan, l'Etre infiniment bon: ils croyoient en mêmetems, qu'il prenoit plaisir à l'effusion du sang, & qu'il réservoit une félicité particuliere aux hommes qui sortoient du monde par une mort violente.

S. VII. Outre les Dogmes dont on vient de faire mention, les Druïdes agitoient un grand nombre de questions (17 subtiles & abstruses: « Il y a, dit Jules-César (18), plu-» sieurs autres choses qu'ils ensei-» gnent à la jeunesse, & dont ils » disputent dans leurs Ecoles, » par exemple, des Astres & de

<sup>(17)</sup> Amm. Marc. XV. cap. 9. p. 99.

<sup>(18)</sup> Cefar VI. 14.

DES CELTES, Livre III. 121 " leur mouvement, de la gran-» deur du Monde & de la Terre. » de l'Univers, de la puissance & " de l'empire des Dieux. Ils se van-» tent, dit encore Pomponius-Mela, »(19) de connoître la grandeur & » la forme de la Terre & du Monde, » les divers mouvemens du Ciel & » des Astres, & la volonté des "Dieux. Ils enseignent beaucoup » de choses sur ces matières à la no-» blesse la plus distinguée, & cela » d'une manière fort sécrette, & » pendant long-tems, y employant » quelquefois jusqu'à vingt ans. Ils » donnent leurs leçons dans des ca-» vernes . ou dans des Forêts re-

Il n'est pas nécessaire de rechercherici ce que les Druïdes croyoient fur ces matières. D'un côté, la plûpart de ces questions appartiennent

» culées ».

<sup>(19)</sup> Pomp. Mel. III. cap. 2. p. 73.

à la Philosophie, plutôt qu'à la Théologie. De l'autre, celles qui pouvoient avoir quelque influence fur la Religion, faisoient partie de la Doctrine occulte, que les Druïdes ne conficient qu'aux plus affidés de leurs Disciples, parce qu'elle servoit de fondement aux divinations & à la magie, dont on faisoit un fecret au Peuple. Par exemple, la Doctrine occulte des Thraces, enseignoit un Cantique (20), par la vertu duquel un tison s'enfonçoit dans l'œil d'un homme, fans être poussé par qui que ce fût. Il falloit bien que l'on disputât sur la puissance des Dieux, pour montrer comment la chose étoit possible. Il ne reste donc plus qu'à examiner ce que les Celtes croyoient sur le

<sup>(20)</sup> Scio ineantationem Orphei valde bonam, ut Sponte sua torris in crancium vadat. C'est ce qu'un Satyre disoit à Ulysse qui le prioit de l'aider à pousser un tison brûlant dans l'œil du Cyclope. Euripid. Cyclop. v. 642.

DES CELTES, Livre III. 133 fort de l'homme après cette vie. Il faudra le faire avec quelque étendue, foit pour établir leur véritable fentiment sur cet important article, soit pour résuter l'opinion de ceux qui prétendent que ces Peuples croyoient à la Métempsycose de la même manière que Pythagore.

# CHAPITRE XVIII.

S. I. L'IMMORTALITÉ de l'ame Le Dogme de est un Dogme sans lequel la Re-l'immortalité de l'Ame est ligion ne peut guères subsister. Un essent là homme qui n'attendroit ni peines, gion. ni récompense, après cette vie, ne pourroit s'attacher à la vertu, que dans la vue d'un intérêt présent & temporel. Par cela même, il abandonneroit la vertu toutes les sois qu'elle ne seroit propre qu'à le rendre malheureux. Il seroit difficile, par exemple, qu'il ne se lassat pas

d'observer les loix de la justice & de l'équité, vivant avec des scélérats qui les violeroient toutes à son égard, s'il n'étoit sermement persuadé que la présérence qu'il donne à la vertu, sur tous les intérêts temporels, trouvera, dans une autre vie, une récompense aussi sure qu'excellente.

le Dogme it nouveau mi les

Quelque important que soit ce Dogme, il ne laissoit pas d'être sort moderne patmi ce nouveau Peuple qui chassa les Pélasges, & qui introduisit en Gréce le culte des Dieux Egyptiens & Phéniciens. On prétend (1) que « Thalès enseigna le » premier, que l'ame étoit immor-» telle ». D'autres disent (2) que « ce sut Phérécyde de Scyros qui

<sup>(1)</sup> Chœrilus Poëta ap. Diog. Lacrt. in Thalete. Suidas in Thalete.

<sup>(2)</sup> Cicero Tufc. Quzit. I. cap. 38. Thalès naquir dans le cours de la XXXVe. Olympiade. & Phérécide dans la XLVe. Suidas in Thalete & Pherecyde.

DES CELTES, Livre III. 135 » avança le premier, que l'ame de » l'homme étoit éternelle ». Ce qu'il ra de certain, c'est (3) que Pythaore & Platon (4) contribuerent le olus à introduire ceDogme parmi les Grecs. Il n'est pas possible de déterniner d'où Pythagore avoit tiré la Doctrine de l'immortalité de l'ame. 1 étoit (5) Disciple de Phérécyde, jui l'avoit enseignée. Il avoit fait 6) un voyage à Chaldée, où elle toit généralement reçue. Il avoit été en (7) Thrace, & y avoit eu pour Maître (8) Abaris l'Hyperboréen. Il passa les dernieres années de sa vie en Italie, où il fut à portée de connoître les opinions des Celtes; & .

<sup>(3)</sup> Diod. Sic. XVIII. p. 627.

<sup>(4)</sup> Paulanias Messaniac. XXXII. p. 360.

<sup>(5)</sup> Cic. Tusc. Quast. I. cap. 38. Suidas in Pherecide Tom. III. 592. & in Pythag. Tom. III, pag. 231.

<sup>(6)</sup> Voyez la note %. ci-dessous.

<sup>(7)</sup> Ci-d. ch. IV. §. 8, note 34.

<sup>(8)</sup> Suidas in Pythag. Tom. III. p. 2214

c'est-là, selon les apparences, que ut occasion d'entendre des Phil sophes Gaulois (9). Voilà bien d sources où Pythagore avoit puiser ses idées sur l'immortalité l'ame, supposé que sa propre mée tation ne les lui eût point sou nies.

A l'égard de Platon, il avoit (1 étudié en Italie, fous des Philos phes Pythagoriciens. Il y avoacheté, pour une grosse somme, l'Ouvrages de Philolaiis Crotoniat où les sentimens de Pythagoétoient exposés d'une manière sé étendue. C'est de-là sans doute quavoit tiré ce que l'on trouve de se écrits sur la nature de l'an & sur son immortalité. Il parocependant, par un de ses Dialogu qu'il n'a pas ignoré que les Thra

<sup>(9)</sup> Voyez ci-d ch. IV. S. 8. not. 35,

<sup>(10)</sup> Diog. Laert, in Platone Seg. 9. A. C lib. 118. cap. 17.

poient aussi que l'ame étoit imrtelle. Parlant d'un certain Canue auquel on attribuoit la vertu guérir les maladies, il dit (11) u'il l'avoit appris d'un de ces 'rêtres qui exercent la médècine : c qui enseignent que l'ame est mmortelle ».

du reste l'immortalité de l'ame it, parmi les Grecs, un Dogme ement spéculatis. Les Poëtes la posoient dans leurs écrits; les losophes l'enseignoient à leurs ciples; on en disputoit dans les les : mais il ne paroît pas qu'on egardât comme une vérité qui artînt à la Religion, & peutles Philosophes, qui disoient I faut aimer la vertu pour elle-

t) Plato Charmide pag. 464. Clem. Alex.
n. I. cap. 15. p. 356. On verra, en fon lieu,
tous les Druidesétoient Médecins, & qu'ils
ntoient de guérir les maladies par des pai & par des Cantiques magiques.

## Histoire

même, oublioient-ils, dans cet endroit, ce qu'ils avançoient leurs des récompenses qui l'atte dent dans une autre vie.

La Doctrine : l'immorlité de l'A. toute anenneté par s Celtes.

Ouoi qu'il en soit, la Doct d'une vie avenir étoit, parmi cétoitreçue Celtes, un Dogme sur lequel to la Religion étoit appuyée. Les Di des avoient une Doctrine sécret qui n'étoit que pour les initiés (1 Mais pour celle-ci, ils ne cessoi de la proposer (13), & de l'inc quer au Peuple, comme fervant base & de fondement à l'obligat où font les hommes de servir Dieux, d'observer les loix de justice, & de s'étudier à être v lans & braves. Le Peuple faisoit a de cette vérité la matière de Cantiques facrés. Il y céléb l'excellence du bonheur avenir.

<sup>(12)</sup> On en parlera ailleurs.

<sup>(13)</sup> Pomp. Mel. III. cap. 2. p. 73. Strabe \$97. Am. Marcell. XV. cap. 9. p. 99.

DES CELTES, Livre III. 139 : vertus qui conduisent à cet heuix état. En un mot, l'immortalité l'ame étoit reconnue par tous les aples Celtes, & cette Doctrine pit, parmi eux, d'une antiquité laquelle l'Histoire ne remonte int. Par exemple, elle étoit ree chez les Perses (14), du tems Cyrus, à qui Xenophon fait teun beau discours sur l'état de ne féparée du corps. On voit n, à la vérité, que la plûpart preuves & des réflexions sont Philosophe Grec; mais il n'en pas moins constant, que le Dogmême étoit reconnu par les ciens Perses, qui croyoient nonlement l'immortalité de l'ame, is encore la résurection (15) du ps. Cicéron a encore remarqué 6) que « les Habitans de l'Italie

<sup>14)</sup> Kenophon Cyrop. lib. vIII. p. 101.

On le prouvera dans le paragraphe VIII,

<sup>15)</sup> Cicero Tusc. Quzit. lib. I. p. 3437.

» etoient persuadés que l'homme » ne périssoit pas totalement, & » qu'il ne perdoit pas tout sentiment » par la mort».

Il v a, à la vérité, dans Pomponius-Mela, un passage qui porte expressément, que les Gétes n'étoient pas d'accord entr'eux fur le fort de l'homme après cette vie (17). » Les Gétes, dit-il, meurent sans » aucun regret. Ils ont différentes » opinions qui servent à les déta-» cher de la vie. Il y en a qui » croyent que les ames des morts » reviendront au monde. D'autres » difent qu'elles n'y reviendront » point; mais ils foutiennent, en » même - tems, qu'au lieu d'être » anéanties par la mort, elles passent » à un état plus heureux. D'autres » enfin avouent que les ames font » anéanties par la mort, mais ils di-

<sup>(17)</sup> Pomp. Mela II. cap. 2. p. 43. Solin dità peu près la même chose, cap. XV. p. 214.

## DES CELTES, Livre III. 141

sent que cet état est préférable à la vie.» Il se peut fort bien que nacune de ces trois opinions eut ses artisans parmi les Gétes; mais la remière étoit certainement la plus cue; c'étoit d'ailleurs la seule que Religion autorisat, & c'est uniuement de quoi il s'agit ici. Il y a u, dans le sein même de la Reliion Chrétienne, un Synesius qui ioit la résurrection du corps, parce u'il étoit dans l'idée qu'elle oppoeroit des obstacles invincibles à la erfection & au bonheur de l'ame. In trouve, dans toutes les Comunions Chrétiennes, des liberns qui se dégradent eux-mêmes e l'immortalité, pour n'être pasbligés de vivre d'une manière qui ponde à l'excellence de leur conition. Il y en avoit même déjà du ems de Saint Paul, qui disoient que ame de l'homme, comme celle de ibête, retourne dans la terre. Tout

# HISTOIREcela n'empêche pas que limi lité de l'ame, la résurrecti corps, l'éternité des peines recompenses, ne soient de gmes essentiels & fondament Christianisme. Or il est quest de représenter la Religion de tes, les vérités qu'elle ensei & non pas l'opinion de qu particuliers, dont les erreui prennent beaucoup moins da Barbares, que dans des Chi L'on peut donc poser en sa le Dogme de l'immortalité de étoit reconnu généralement p les Peuples Celtes.

On prétend qu'ils croyoitemplycole.

S. II. Mais on leur a att quis croyon-ent à la Mé-après cela, un autre Dogme roit détruit, à peu près, tou tilité que la Religion peut t premier. On prétend que, leur Doctrine, l'ame au lieu trer par la mort dans un é peines ou de récompenses,

DES CELTES, Livre III. 143 soit que circuler perpétuellement d'un corps à l'autre. C'est ce que lules-César assure formellement (18). Les Druïdes tâchent, sur-tout, de persuader au Peuple que les ames ne périssent point, mais qu'après la mort elles passent d'un corps dans un autre (19). Ils prétendent que cette persuasion contribue, d'une façon toute particulière, à rendre l'homme brave, parce qu'elle l'empêche de craindre la mort. » Diodore de Sicile dit aussi 10) que « les Gaulois suivent, à cet égard, le sentiment de Pythagore. Ils croyent que l'ame de l'homme est immortelle, qu'elle doit retourner à la vie, & rentrer dans un autre corps, après un

<sup>(18)</sup> Czfar VI. 14

<sup>(19)</sup> Voyez ce que j'ai dit sur ce passage de ésar dans mon Discours sur la Nature & les Domes de la Religion des Gaulois, p. 69-7 I. Note de Editeur.

<sup>(20)</sup> Diod. Sic. V. 212.

» certain nombre d'années. De-là » vient que, dans les obséques » quelques-uns jettent dans le feu » des lettres qu'ils écrivent à leurs » peres, à leurs meres, ou aux au-» tres parens qu'ils ont perdus, s'i-» maginant que les morts lifent ces » lettres. » Julien l'Apostat attribue des idées à peu près semblables aux Gétes (21): « ils font extrêmement » belliqueux, non-seulement parce » qu'ils ont un corps robuste & vi-» goureux, mais encore parce que » Zamolxis, auquel ils rendent un » culte religieux, leur a persuadé » que les hommes ne meurent point, » mais qu'ils passent dans un autre » séjour (22). Attendant fermement

<sup>(21)</sup> Julian. Cafar in Trajan. p. 227.

<sup>(22)</sup> Aliè migrare.... Cette expression de Julien confirme ce que j'ai dit dans mon Discours sur la Religion des Gaulois, que dans ce texte de Jules-César ab aliis post moriem transire ad alios, il saut suppléer locos & non pas homines. Seion la Doctrine des Celtes, les Ames sortoient de ce

DES CELTES, Livre III. 145 wces migrations, ils font toujours » préparés à toute forte de dangers. » Porphyre dit aussi, (23) que la Métempfycose étoit un des principaux

Dogmes des Mages, & il en donne pour preuve, que dans la célébration de leurs mystères, chacun d'eux prenoit le nom de quelqu'animal.

Il y a des Auteurs qui vont en- On préten core plus loin, & qui soutiennent reçu ce Do

que c'est de Pythagore même, ou gme de l'y-

de quelqu'un de ses Disciples, que les Celtes avoient reçu le Dogme de la Métempsycose. C'est le sentiment de l'Auteur des Philosophumemes, que l'on attribue communément à Origene. Il dit (24) que

monde pour habiter un monde nouveau. Regie idem Spiritus areus ORBE ALIO, dit Lucain. Eternas effe animas, vitamque ALTERAM ad manes, dit Pomponius Mela. Voyez ci-de Cous note 48. Note de l'Editeur.

<sup>(23:</sup> Porphyr. de Abstin. lib. 1v. p. 399.

<sup>(24)</sup> Origen. Philosophum. ap. Gronov. in Thefauro Antiq. Grac. Tom. X. p. 264.

" Zamolxis, premièrement esclave. » & ensuite disciple de Pythagore, » avoit enseigné aux Druïdes les principes de la Philosophie Py-» thagoricienne. » Hérodote avoit aussi appris des Grecs, établis le long de l'Hellespont, & du Pont-Euxin (25), que Zamolxis étant de retour dans sa Patrie, enseigna aux Thraces que l'ame étoit immortelle. Tout cela est avancé sans fondement : les Celtes n'ont jamais cru cette transmigration des ames d'un corps à l'autre. Avant que de le prouver, il est à propos de faire ici quelques réflexions générales.

Il n'est pas

tta: que
thagore an

a la Mé
anpsycose.

S. III. Il semble que ceux qui ont assuré si positivement que les Celtes avoient reçu de Pythagore le Dogme de la Métempsycose, auroient dû bien établir, avant toutes choses, ce que ce Philosophe a cru & en-

<sup>(25)</sup> Herodot. IV. 95. Suidas in Zamolzi.

DES CELTES, Livre III. 147 igné sur le sort de l'homme après tte vie. On lui attribue d'avoir u 26) « que les ames animent successivement divers corps, passant quelquefois du corps d'un homme dans celui d'un autre homme, & d'autrefois dans le corps d'une bête. On ajoute (27) qu'il se donnoit lui-même pour preuve, & pour exemple de cette vérité, assurant que, du tems du siège de Troye, son ame avoit animé le corps d'un certain Euphorbe, dont il est fait mention aux Livres XVI. & XVII. de l'Illiade d'Homere. » opinion commune est, que c'est i cela que consistoit le Dogme de Métempfycose (28), que Pythare, ou Phérécyde, son maître, en-

<sup>(26)</sup> Diog Laërt, in Pythag Seg. 18.

<sup>(27</sup> Suidas in Pythag. Tom. III. p. 231.

<sup>(28</sup> Schol ad Pindar Olymp. II. p. 32, Suiin Pherecyde Tom. III p. 592-

# 148 HISTOIRE seignerent les premiers parmi les Grecs.

Mais est-on bien sur que Pythagore reconnut essectivement cette circulation perpétuelle des ames d'un corps à l'autre? La chose ne-paroît pas tout-à-sait démontrée, & il y a, au contraire, de fortes raisons d'en douter.

Il est constant, 1°. que Pythagore n'a rien écrit, ou qu'au moins, il ne nous reste aucun de ses Ouvrages. Comme la Doctrine de l'immortalité de l'ame étoit nouvelle parmi les Grecs, du tems de ce Philosophe, il se peut fort bien que ceux de ses Disciples, qui ont rédigé par écrit ses sentimens, sur cet article, ne les ayent pas bien compris. 2°. On trouve essectivement dans Clément d'Alexandrie, qu'il admettoit les peines & les récompenses d'une autre vie. Ce Pere

DES CELTES, Livre III. 149 lit (29) que « les Philosophes Barbares, & les Pythagoriciens, reconnoissent également un avenir heureux pour les gens de bien, & malheureux pour les méchans.» . Si Pythagore établissoit, avec ela, un retour des ames (30), il ie les faisoit revenir qu'après un ertain tems, après un nombre déini d'années, pendant lesquelles hacun recevoit, auprès des Mânes, a peine ou la récompense qu'il avoit néritée. Ce Philosophe ne croyoit lonc pas que les ames circulassent perpétuellement d'un corps à l'autre. 1°. Il. appelloit ce retour non pas ine Métempsycose, mais une (31) Palingénésie, une nouvelle naissane; ce qui infinue que c'étoit le

<sup>(29)</sup> Clem. Alex Strom. lib. IV. p. 629.

<sup>(30)</sup> Ci-d. §. 2. not. 20. & la note suivante.

<sup>(31)</sup> Servius ad Eneid. III v. 67. pag. 274. chol. ad. Pindar. Olymp. II. p. 31. Demetrius zielin, Schol. ad Pindar. Olymp. II. p. 146.

#### HISTOPRE 350

. 1

même homme (32) qui renaissoit dans un état plus parfait. Mais Pythagore a-t-il cru, au reste, que le même homme reviendroit plusieurs fois à la vie, ou qu'il n'y reviendroit qu'une seule fois? C'est une question qui paroît assez problématique, & qu'il n'importe point de décider.

Les Celtes ophes angers.

S. IV. En supposant même que intéaucun Pythagore ait eu sur le sujet de la leurs Do-les des Phi- Métempsycose, toutes les opinions qu'on lui attribue communément, il faudroit examiner, après cela, s'il est possible, ou s'il est au moins vraisemblable, que les Celtes avent adopté fur ce sujet les sentimens du Philosophe. Les Peuples Scythes & Celtes détessoient les superstitions étrangères, & faisoient mourir ceux qui entreprenoient de les introduire parmi eux. Quand on accorderoit

<sup>(32)</sup> Dès que c'étoit le même homme, il avoit son premier corps. Note de l'Editeur.

# DES CELTES, Livre III. 151

- donc qu'un Disciple de Pythagore avoit enseigné aux Thraces les Dogmes de son Maître sur l'immortalité de l'ame, & sur ses différentes migrations, comment veut-on qu'au bout de quelques années, cette Doctrine ait passé, non-seulement jusques dans le fond du Nord, mais qu'elle ait été reçue par tous les Peuples Celtes comme un article effentiel de la Religion? La chose ne paroît assurément guères probable; d'ailleurs ce que les Anciens ont si souvent dit & répété, après Hérodote, que « le Zamolxis des » Thraces avoit été Esclave, & en-» fuite Disciple de Pythagore; qu'a-» près la mort de son Maître, il s'en » étoit retourné dans sa Patrie, & » y avoit répandu les opinions du » Philosophe: » tout cela n'est, de l'aveu d'Hérodote, qu'une pure fable. Il ne veut pas garantir ce que les Grecs, établis le long du Pont-

Euxin, & de l'Hellespont, lui ont raconté au sujet de Zamolxis.

Effectivement, la raison qu'il avoit d'en douter est démonstrative, & fans replique (33). Zamolxis étoit beaucoup plus ancien que Pythagore, &, assurément, ce n'étoit pas des Grecs, ni de leurs Philosophes, que les Barbares avoient emprunté leur Doctrine: au contraire, toutes les Sciences avoient passé des Barbares chez les Grecs. Aristote le reconnut, & l'avoua, après avoir recherché, avec beaucoup de foin, l'origine de la Philosophie. Voici ce qu'en dit Diogene Laërce au commencement de son Ouvrage (34): » Quelques - uns affurent que les » Barbares sont les premiers qui se » soient appliqués à l'étude de la » Philosophie, & qu'elle doit son

<sup>(33)</sup> Herodot. IV. 96.

<sup>(34)</sup> Diog. Laert. Præm. pag. 1. Clem. Alex. Strom. lib. I. p. 359.

# DES CELTES, Livre III. 153

» origine aux Mages parmi les Per-» ses, aux Chaldéens parmi les As-» fyriens & les Babyloniens, aux » Gymnosophistes parmi les Indiens, » aux Druïdes & aux Semnothées » parmi les Celtes & les Galates. » C'est le sentiment d'Aristote & de » Sotion. » Nous verrons, en son lieu, que Pythagore avoit emprunté des Celtes différentes superstitions, & entr'autres, la manière de deviner avec de petites branches d'arbre, qui étoit particulière à ces Peuples. A l'égard de la Métempfycose, s'il l'a effectivement crue, il ne la tenoit pas des Celtes, à qui ce Dogme étoit inconnu. Il avoit voyagé en Egypte, & en Orient, dans la vue de connoître les sentimens des Philosophes étrangers. D'ailleurs, Pausanias asfure formellement (35), que la

<sup>(35)</sup> Ci-d. S. 1. note 4.

Doctrine de l'immortalité de l'ame avoit passé de l'Orient en Gréce. Il est donc assez naturel de présumer, que c'est de-là que Pythagore avoit apporté l'opinion de la transmigration des ames (36). Au moins, on prétend qu'elle étoit généralement reçue tant en Egypte, que dans les Indes.

Les Celtes n'out pas cru lycole.

S. V. Enfin il semble que, pour a la Métemp- ne pas prendre le change dans cette occasion, il auroit été à propos de bien éclaircir cette question capitale; sçavoir, si les Peuples Celtes ont cru à la Métempsycose, & s'il y a eu sur cet article une véritable & parfaite conformité entre leur Doctrine & celle de Pythagore. On l'affure communément, sur la foi de Jules-César, qui dit (37) que, « selon la » Doctrine des Druïdes, les ames

<sup>(36)</sup> Brucher Hift. de la Philosophie Tom. IIpag. 176. 177. 1044.

<sup>(37)</sup> Ci-d. §. 2. note 18.

DES CELTES, Livre III. 159 ne périssent point, mais qu'elles paffent d'un homme à l'autre (38). Cependant, ceux qui ont examiné la :hose avec attention, y ont trouvé le la différence. Jean Brantius, par xemple, dans fon Commentaire fur ules-César, a remarqué que (39) es Celtes ne croyoient pas qu'une me raisonnable pût être dégradée & avilie, jusqu'à passer du corps l'un homme dans celui d'une brute. Le Pere (40) l'Escalopier, & le içavant (41) Brucker fouscrivent à :ette remarque, qui est effectivenent très-fondée. Mais, si l'on avoit comparé de plus près le systême du Philosophe avec celui des Druïdes, on auroit pu se convaincre, qu'ils lifféroient sur des articles bien plus mportans. C'est ce qui va paroître

<sup>(38)</sup> Ci-d. §. 2. notes 19. 22.

<sup>(39)</sup> Notis ad Cæfar VI. 14. p. 454.

<sup>(40)</sup> L'Escalopier cap. 17. p. 725.

<sup>(41)</sup> Brucker Histoire de la Philos. Tom. L. ag. 196.198.

par l'exposition fidèle de la Doctrine des Peuples Scythes & Celtes, fur le fort de l'homme après cette vie.

ofition de )oftine ettoient técomles après e vic.

S. VI. Reconnoissant tous l'im-Celtes. Ils mortalité de l'ame, ils croyoient peines & encore que les hommes entrent après cette vie, dans un état de peines ou de récompenses, selon qu'ils avoient négligé ou pratiqué les trois grandes vertus, la piété, la justice, &, sur-tout, la bravoure, auxquelles l'on a vu qu'ils rapportoient tous les devoirs de l'homme (42). C'étoit la Doctrine des Gaulois. Ils disoient (43) que « les ames sont immortelles, & » qu'il y a une autre vie auprès des » Mânes.» C'étoit celle des Gétes. Ils croyoient, selon Hérodote (44),

<sup>(42)</sup> Ci-d. ch. xvII. §. 5.

<sup>(43)</sup> Voyez le passage de Pomponius Mela cidesfus S. 1. note 13.

<sup>(44)</sup> Herodot. IV. 94.

DES CELTES, Livre III. 157 que « l'homme ne meurt point, mais » qu'en quittant cette vie, il va » trouver Zamolxis, que quelques-» uns d'entr'eux estiment être le » même que Gebeléisis. Zamolxis est ici, le Tis, l'Odin, le Dieu Suprême des Celtes, que l'on appelloit Zamolxis (45), par des raisons qu'on exposera ailleurs; & Gebeléi-Es (46), celui qui donne le repos, parce qu'on le regardoit comme l'Auteur du repos & de la félicité, dont les ames jouissent après la mort. D'autrefois Zamolxis défigne, selon l'ufage des Peuples Celtes, non le

<sup>. (45)</sup> En parlant du Zamolxis des Gétes & des Thraces, on montrera qu'ils donnoient ce nom, tant au Dieu Suprême, qu'à un Pontife qui s'étoir rendu fort célébre au milieu de sa Nation. (46) Loccenius Antiq. Sueo-Goth. p. 7. dérive ce nom de deux mots de l'ancien Tudesque Gif-va donner, Lusa repos. Les Allemands dissoient Ceben donner, Lusen laisser. Harilas, parmi les anciens Germains, significit le congéque l'on donnoit aux gens de guerre qui avoient servi dans une armée, Heer armée, Lass. congé.

## 158 Histoire

Dieu Suprême, mais le Pontife qui présidoit à son culte, &, sur-tout, un célèbre Druide qui avoit perfectionné considérablement la Théologie, & la Morale des Gétes & des Thraces. C'est de ce Pnilosophe qu'il faut entendre un autre passage d'Hérodote, qui porte (47, » que Zamolxis » enseignoit à ces convives, que ni » lui, ni eux, ni les hommes qui » naissoient tous les jours, ne péri- » roient point, mais qu'ils passe- » roient dans un lieu (48), où ils » jouiroient d'une affluence de toute » sorte de biens. »

ifférentes numes des nes, qui

Cette Doctrine, qui étoit commune à tous les Peuples Celtes,

<sup>(47)</sup> Herodot. IV. 95.

<sup>(48</sup> Neq e ... intersre, sed in eum loeum ire... ce passage est véritablement conforme à celui de Cesar. Ab aliis post mortem transire ad alios. Les ames, après cette vie, ne passoient pas dans d'autres corps, soit d'honimes, soit de bêtes, mais elles alloient animer le même corps dans un monde nouveau. Vojez, ci-d, note 22. Note 44 l'Editeur,

# DES CELTES, Livre III. 159

ervoit de fondement à un grand tolent fonices sur la persuasion d'une vie persuasion d'une vie persuasion d'une vie pu'il n'est pas possible de justifier; nais qui montreront, au moins, combien la persuasion d'une autre vie étoit enracinée dans l'esprit de ces Peuples.

Les Gaulois, par exemple (49), rêtoient de l'argent pour leur être endu dans l'autre vie. Quand on rûloit un cadavre (50), ils proficient de l'occasion, pour écrire aux parens, qu'ils avoient dans l'autre monde, & pour leur envoyer un compte exact, tant de l'état de leurs affaires, que des dettes qui étoient rentrées depuis leur mort. on croyoit fermement que ces comptes & ces lettres qui étoient jettés

<sup>(49)</sup> Valer. Max. lib II. cap. 6. n. 10. p. 59. (50) Voyex les passages de Diodore de Sicile ei-d. §. 2. note 20. & de Pomponius Mela §. 1. note. 13.

dans le feu, parvenoient jusqu'au Royaume des Ombres, & qu'il y étoient lus par les morts. Dan tout cela il n'y avoit que de la su perstition; mais voici la barbarie » Les obseques des Gaulois, dit Ju » les-César (51), sont magnifique » & somptueuses à leur manière. O » jette dans le feu tout ce qui faiso » plaisir au défunt, & même le » animaux. Il n'y a pas fort long » tems, que l'on brûloit, avec l » corps du Maître, les Esclaves & » les Cliens qu'il avoit affection » nés. » Les Cliens, dont il s'ag ici, font les Soldurii (52), qui fai soient vœu de vivre & de mour. avec leur Patron, & qui obsei voient leur vœu si religieusement que de mémoire d'homme, il n s'en étoit trouvé aucun qui eût re fusé de mourir avec son Maître.

<sup>(51)</sup> Cæfar VI. 19.

<sup>(52)</sup> Cælat IV. 22.

## DES CELTES, Livre III. 161

· Jules-César ne fait mention que des Cliens & des Esclaves; mais un passage de Pomponius Mela infinue que les femmes Gauloises se faisoient aussi un point d'honneur de ne pas furvivre à leurs maris. « Il fe » trouvoit autrefois, dit ce Géogra-» phe (53), des personnes qui se » précipitoient volontairement dans » le feu, où l'on brûloit le cadavre » d'un homme qui leur avoit appar-» tenu, & cela pour vivre toujours » ensemble.» Il paroît, par tous ces différens passages, que les Gaulois étoient fermement persuadés, que tout ce que l'on brûloit, ou que l'on enterroit avec un homme, sa femme, ses Cliens, ses chevaux, ses chiens, ses armes, ses habits, tout cela le suivoit dans l'autre vie, & lui rendoit les mêmes services qu'il en avoit tirés ici bas. Sçavoir, après

<sup>(53)</sup> Ci-d. 6. 1. note 13.

cela, comment ils expliquoient la chose, pour lui donner quelque ombre de vraisemblance, c'est ce qu'il n'importe pas de deviner. Quelque Auteur moderne dit qu'ils croyoient que les images de toutes ces choses s'envoloient du bucher avec l'ame du mort, pour ne la plus quitter; mais cette particularité ne se trouve dans aucun des Anciens que nous avons eu occasion de consulter. Quoi qu'il en soit, tous les autres Peuples Celtes, ayant les mêmes idées que les Gaulois, par rapport à la vie avenir, avoient aussi des usages parfaitement conformes à ceux qui viennent d'être représentés.

Les Germains (54) brûloient, avec le corps du guerrier, ses armes & son cheval. Quand il mouroit un homme parmi les Herules (55),

<sup>(54)</sup> Tacit. Germ cap. 27.

<sup>(55)</sup> Procop. Goth, lib. II. cap. 14. p. 419.

DES CELTES, Livre III. 163 ui étoient un Peuple de l'ancienne ermanie, il falloit que sa femme, pposé qu'elle fit profession d'être rte, chaste & vertueuse, & qu'elle oulût acquérir de la gloire, s'éanglât près du tombeau de fon ari. Si elle ne prenoit pas ce parti, famille du défunt le tenoit pour 1 affront, & la femme elle-même oit généralement méprisée penint tout le reste de sa vie. Ce que s Anciens ont dit fur cet article. s Thraces & des Gétes, mérite en d'être rapporté avec quelque endue.

1°. Ils pleuroient (56) à la naifnce de leurs enfans. Quand on ésentoit au pere (57) l'enfant que semme venoit de lui donner, il prenoit entre ses bras en répan-

<sup>(56)</sup> Pomp. Mela II. 2. p. 43. Val. Max. II. 6. 12. p. 59.

<sup>(57)</sup> Solin. cap. XV. p. 214.

dant des larmes. Les parens (58) venoient ensuite s'asseoir autour du berceau, & dans cette assemblée domestique, chacun représentoit aussi pathétiquement qu'il lui étoit possible, les misères de la vie humaine, & compâtissoit aux maux que le nouveau né auroit à souffrir dans le cours d'une vie qui n'étoit qu'un tissu de calamités.

2°. Au lieu de cela, quand on enterroit, ou qu'on brûloit un corps mort, la chose se faisoit avec mille démonstrations de joye (59). Tous ceux qui afsistoient à la cérémonie, ne s'entretenoient que du glorieux échange, par lequel le défunt avoit quitté une vie sujette à tant de misères, pour entrer dans l'état d'une parsaite sélicité. En un mot on jouoit, on chantoit, on se régaloit pendant les obseques, qui du-

<sup>(58</sup> Herodot. V. 4.

<sup>(59)</sup> Voyez les trois notes précédentes.

DES CELTES, Livre III. 165 roient ordinairement trois jours, de la même manière qu'on le faisoit dans les Fêtes solemnelles, & dans les réjouissances publiques.

3º. Les loix de l'honneur & de la bienséance vouloient (60) qu'une femme qui perdoit son mari renonçât à la vie, & qu'elle se fit enterrer avec lui: ainfi, lorsque la Polygamie eut été introduite parmi les Gétes & les Thraces (61), on vit naître une noble contention entre les femmes qu'un homme laifsoit après lui. Elles prétendoient toutes à la gloire de mêler leurs cendres avec celles de leur mari, & de reposer, avec lui, dans un même tombeau. Non contentes de folliciter elles-mêmes les Juges établis pour décider le différent, elles employoient encore tout le crédit

<sup>(60)</sup> Steph. de Urb. p. 271.

<sup>&#</sup>x27; (61) Herodot. V. 5. Pomp. Mela II. 2, p. 43. Solin. XV. p. 214.

de leurs parens, & de leurs pour se saire présérer à leurs les. Les Juges prononçoient nairement en faveur de cel femmes que le désunt avoit laimée, & qui passoit pour l'vertueuse; & pendant que l'tres semmes se désespéroient d'perdu leur cause, celle qui été presérée, revêtue de to atours, se rendoit en triomp tombeau, où son plus proclaint lui rendoit le service a gorger, & de l'enterrer aup son mari,

4°. Les Gétes envoyoien les cinq ans à Zamolxis un ger qu'ils chargeoient de leur missions pour l'autre monde Clément d'Alexandrie, qui ra te la chose d'une manière u

<sup>(62)</sup> Herodot. IV. 94. ci-dess. ch. V note 125. & §. 16. note 195.

offérente, ajoute (63) « qu'il y avoit, en cette occasion, de la contention entre les Gétes qui aspiroient tous à une commission si honorable. On immoloit celui qui étoit reconnu pour le plus honnête homme. Ceux qui s'étoient présentés, & que l'on renvoyoit, s'affligeoient d'être exclus d'un ministère si glorieux.

Nous apprenons de Servius (64) ue les anciens habitans de l'Italie, uand ils enterroient un homme istingué, &, sur tout, un guerier, le faisoient accompagner dans autre monde par des Prisonniers, que l'on égorgeoit sur son tompeau.

Enfin tous les Peuples inconnus jui demeuroient au-Nord de l'Euope, & que l'on défignoit sous le

<sup>(63)</sup> Clem. Alex. Strom. IV. 598.

<sup>(64)</sup> Servius ad Æneid. III. v. 67. pag. 273. X. v. 519. p. 622.

nom général de Scythes, avoient aussi les mêmes usages (65). Ils enterroient tout vivans, ou ils égorgeoient, près du tombeau, les perfonnes que le mort avoit le plus affectionnées. On peut voir dans Hérodote (66), ce que les Scythes, établis le long du Borystene, pratiquoient dans les obseques de leurs Souverains. Après avoir promené le corps du Roi mort par tous ses Etats, on le portoit enfin dans le lieu, où la Maison Royale avoit son tombeau. Là on enterroit avec le Roi, quelqu'une de ses Concubines, fon Echanson, son Cuisinier, le Maître de ses dépêches, des phioles d'or, avec une partie de ses chevaux, & de ses autres biens. L'année suivante, on étrangloit encore

<sup>(65)</sup> Euseb. Przp. Evang. lib. I. p. 11. Hiezonym. adv. Jovin. lib. II. Tom. II. p. 53. Vales ex Nicol. Damasc. & Stobzo p. 526.

<sup>(66)</sup> Herodot. IV. 71. Dio. Chrysoft. XIII. Pag. 219.

dans le même endroit, cinquante Domestiques du Roi, & cinquante de ses plus beaux chevaux. Ces Barbares usages ont subsisté long-tems parmi les Peuples Scythes. Ainsi, du tems de l'Empereur Justinien (62), un Prince Turc, nommé

(67), un Prince Turc, nommé Turkathi, qui venoit de perdre son pere Dilzibul, se sit amener quatre Prisonniers Huns, & les dépêcha avec les chevaux de son pere, pour lui porter de ses nouvelles.

L'unisormité de ces Coutumes.

L'uniformité de ces Coutumes, qui s'étendoient aussi loin que les bornes de l'Europe, & même au-de-là, prouve que les Peuples Scythes & Celtes avoient tous l'idée d'une autre vie, à laquelle les hommes passoient par la mort. Ce n'est pas, cependant, ce premier article qui distinguoit leur Doctrine. Nous avons vû (68) que les Pythagori-

<sup>(67)</sup> Menander in Except, Legat. p. 164-(62) Ci-d. §. 3. note 29. Tome VI. P.

ciens reconnoissoient tous un avenir heureux pour les gens de bien, & un malheureux pour les méchans. Il faut donc passer aux autres points de leur créance par rapport au sujet que nous examinons.

Ils croyoicat que le morts à la vie.

S. VII. Les Celtes croyoient, en reviendroient second lieu, un retour de l'homme. à la vie. Il y a dans Suidas un pas sage qui prouve que c'étoit le sentiment des Thraces (69). « Les Te-» rises, & les Crobises disent que les » morts vont trouver Zamolxis, mais » qu'ils reviendront au monde : » ils répetent la chose toutes les » fois qu'il meurt quelqu'un, & ils » croyent dire toujours la vérité. »De-là vient que, dans les oblé-» ques, ils égorgent des victimes, & » font bonne chere, dans l'espérance » que le mort reviendra. » La même opinion étoit généralement recus

<sup>(69)</sup> Suidas in Zamolxi.

CELTES, Livre III. 178

Germains. « Ils méprifent, disoit Appien (70), parce spérent de revivre. » Les royoient aussi, (71) que s retournent à la vie, & t dans un autre corps, après ain nombre d'années. » Ce logue encore étoit com-Celtes (72), non-seule-c la Secte de Pythagore,

ian Celt. p. 1192.

z le passage de Diodore de Sicile, ote 20.

Dogme n'appartenoit point aux Celsient bien que les morts recevoient
uvelle, & c'est à cause de cela,
qu'ils blâmoient ceux qui craimort: & ignavum REDIFURA parcere
s morts ne devoient pas revivre dans
C'étoit dans un monde nouveau que
s devoient continuer de vivre, de
la mort n'étoit, selon nos anciens
la séparation d'une longue vie,
es hommes ne perdoient la vie que
tant. Ce système est admirablement
lans ces paroles de Lucain:

egit idem spiritus artus
onga, canitis (si cognita), vita
est, &c. Not. de l'Editeme

reviendroient au monde, & 1 roient dans d'autres corps. dit lui-même (74), ou fait l'un de ses Interlocuteurs, qu'a de neuf ans, les ames rentres un autre corps.

Mahi ils difoient qu'ils
ac teviendroient qu'ils
ac feule foir. Celtes. Ils croyoient que les a
retourneront à la vie qu'une
fois. Lucain l'assure formel
(75), & son témoignage est d'
plus grand, qu'étant né au
des Celtes, il n'a rien avai
leur sujet, qui ne prouve q

DES CELTES, Livre III. 173
pit parfaitement instruit. Voici ce 'il dit, au Livre premier de son ëme, en s'adressant aux Druïdes 5): «S'il faut vous en croire, les mes ne descendent pas dans le sépur des ténébres & du silence, ni ans l'empire souterrain de Pluton. ous dites, (je ne sai si vous en vez quelque certitude), que le sême esprit anime le corps DANS UN UTRE MONDE (77), & que la

<sup>16).....</sup> Vobis auctoribus, umbræ
1 tacitas Erebi sedes, Ditisque profundi
ida regna petunt; regit idem spiritus artus
1 ALIO: longa, canitis (si cognita), vita
1 media est. Certe populi, quos despicita estos
ces errore suo, quos ille Timorum
imus haud urget lethi metus. Inde ruendi
errum mens prona viris, animæque capaces
tis, & ignavum REDITURE parcere vita.

Lucan, lib. I. v. 454.

<sup>7)</sup> Comment M. Pelloutier a-t-il pu, en sifant de la forte, conclure du texte de Luque ce Poëte affure formellement que, 1 les Celtes, les ames revivroient dans ce de, & y animeroient un nouveau corps? il paroît, par ce qui fuit, que notre Auabandonne l'opinion qu'il avoit voulu

» mort est le milieu d'une longue » vie.»

ians le fyfie des Cels revivor mortels.

On voit deux choses dans ces pales hom-roles. La premiere, que, selon la peur être Doctrine des Gaulois, l'ame animoit un nouveau corps, ou plutôt le même corps dans un autre monde; dont je parlerai tout-à-l'heure. La feconde, qu'ils regardoient la mort comme le milieu, qui séparoit la vie courte & misérable, que les hommes ménent ici bas, de la vie longue & heureuse qui les attendoit dans un autre monde. C'est ce qu'exprime le passage de Pomponius Méla, déja cité (78) : « Les Druïdes di-» foient que les ames font éternelles. » & qu'il y a une autre vie auprès » des Manes. » Les Perses, comme les Gaulois, n'admettoient qu'un feul retour de l'homme à la vie; &

blir dans les paragraphes précédens. Nous de l'Editeur.

<sup>78)</sup> Ci-d. S. I. note 13..

DES CELTES, Livre III. 175 s ne pouvoient même en croire plueurs, parce qu'ils étoient dans l'ie que les hommes qui revienont au monde, ne seront plus suts à la mort. Les Mages enseinoient, comme Théopompus l'aoit remarqué (79) que « les hommes retourneront à la vie pour être immortels, & qu'alòrs toutes choses demeureront toujours dans le même état. » Le Philosophe Déocrite (80), qui avoit fait un oyage en Perie, pour y entendre

La Métempsycose des Peuples Cel- Les Celres s n'étoit donc autre chose, que la curredion furrection des morts. Le mot de revre, αναβιώσαι, dont les Anciens fervent, pour exprimer l'opinion ces Peuples, l'infinue affez claire-

s Mages, en avoit ausii rapporté

31) la même Doctrine.

<sup>79)</sup> Diog. Laëtt. Præm. p. 5. 7.

<sup>80)</sup> Diog. Laert in Democrito initio.

<sup>(81)</sup> Plin. VII. 55.

ment. Mais il y a une autre preuve, qui est encore plus forte; les Celtes, en parlant des plaisirs de l'autre vie, y associent toujours le corps.

Il paroît par tout ce qui a été dit, qu'il y avoit effectivement de la conformité entre les sentimens de Pythagore & ceux des Celtes, fur le fort de l'homme après cette vie. Mais il s'en faut de beaucoup que la conformité fût parfaite; on croyoit de part & d'autre, premierement, un lieu de peines & de récompenses, où les hommes entrent par la mort, & en second lieu, un retour de l'homme à la vie. Mais les Celtes disoient que les hommes ne reviennent à la vie qu'une seule fois, au lieu que Pythagore, ou, au moins, ses Difciples, supposé qu'on ait bien compris ses sentimens, établissoient une circulation perpétuelle des ames, qui passoient successivement d'un corps à l'autre. Le Philosophe prétendoit que les peines & les ré-

DES CELTES, Livre III. 177 compenses de l'autre vie, ne regarloient que l'ame, & qu'elles ne duoient qu'un certain temps; au lieu que, selon l'opinion des Celtes, elles levoient être éternelles, & s'étenire également à l'ame & au corps.

Au reste, cette espérance d'une c'est l'espéésurrection disposoit les Celtes à insuration népriser le danger, & à braver la doit braves. nort. Quelles grandes consolations es Pythagoriciens trouvoient-ils lans le Dogme de la Métempfycose ? On dit qu'ils perdoient la vie sans aucun regret, parce qu'ils la quittoient avec la perfuasion d'y revenir. Mais, suivant leur Doctrine, ils pouvoient y revenir pour y être plus mal, & pour se voir réduits à la condition des brûtes : il n'est donc pas facile de comprendre que l'espérance d'un semblable retour dût avoir une grande efficace, pour les détacher du monde & de la vie. On sent encore moins la force du raisonne-

ment, par lequel ils vouloient perfuader à l'homme qu'il ne devoit point craindre la mort, parce qu'il étoit appellé à la souffrir plusieurs fois. Quoi qu'il en foit, si la Doctrine de la transmigration des ames avoit quelque vertu, pour affoiblir dans l'homme la crainte de la mort, on conviendra, au moins, que les Celtes, qui attendoient une vie immortelle, & qui étoient persuadés encore, qu'on ne pouvoit y arriver que par une mort violente, devoient trouver dans cette persuasion des sujets & des encouragemens tout particuliers pour mépriser cette vie temporelle, & pour se précipiter dans les plus grands dangers. C'est encore sur l'espérance de la résurrection, qu'étoit fondée la Coutume qu'avoient les Scythes & les Celtes (82), d'enterrer, avec un hom-

<sup>(82)</sup> Ci-d. §. 6. note 66. Strabo XI pag. 503. Keyster, p. 172. On trouve ordinairement de l'ar-

## DES CELTES, Livre III. 179

ne mort, non-seulement les personles qu'il avoit aimées, mais encore e l'or, de l'argent, avec tout ce e qu'il avoit possédé de plus préieux. On croyoit, fans doute, que es personnes que l'on enterroit enemble, ressusciteroient en même ems, & que les richesses, que l'on éposoit dans les tombeaux, pourpient leur être utiles après la résurection.

S. IX. Voyons présentement où Les lieu des es Celtes plaçoient le lieu des peines récompenses z des récompenses. Lucain dit (83) le des Bienue les ames animent le corps dans un heureux, qui utre monde, c'est-à-dire, dans un de-Bretagne. ays séparé de notre continent. C'est que les anciens Habitans de l'Eupe appelloient l'Isle, ou les Isles es Bienheureux. On trouve dans

éroit la Gran-

nt dans les urnes que l'on déterre, même dans Nord de l'Allemagne, où les Romains n'ont int penetre. Hagenberg, Germ. Med. Diff. XI. g. 30.

<sup>(\$3)</sup> Ci-d. §. VIII. note 75.

Démosthene (84), que l'opinion reçue de fon tems, parmi les Grecs, étoit que les gens de bien descendent en mourant aux Enfers, & vont trouver les Dieux Mânes. Mais que, selon l'ancienne Doctrine, elles étoient transportées dans l'Isle des Bienheureux. C'est dans ces Isles que Lucien (85) place, entr'autres héros, les deux Cyrus, Zamolxis & Anacharsis. Tzetzés, dans son Commentaire fur Lycophron, dit (86) «qu'Hésiode, Homère, Euri-» pide, Plutarque, Dion, Procope, » Philostrate, & plusieurs autres, s'ac-» cordent à placer ces Isles dans laMer » Océane, & que c'est-là effective-» ment que l'on trouve l'Isle de la » Grande-Bretagne, à l'Orient de la

<sup>(84)</sup> Demosthen. Orat. Funeb. p. 157.

<sup>(85)</sup> Lucian. V. Hift. lib. II. p. 396.

<sup>(86)</sup> Tzetz. ad Lycophr. pag. 123. 124. Euftath, ad Dion. Perieg. v. 541. p. 91.

»Province de Bretagne, & à l'Occi-» dent de l'Isse de Thulé. »

Cependant, le témoignage de L'ile des tous ces Auteurs ne seroit pas d'un écoit, selo grand poids, s'il ne paroissoit par Grande-Bre des passages formels de Plutarque & tagne. de Procope, que les Celtes même plaçoient le Paradis dans la Grande-Bretagne, ou au moins, dans quelqu'une des Isles voisines. Voici le passage de Plutarque (87): « Démé-» trius dit qu'entre les Isles voisines » de la Grande-Bretagne, il y en a » quelques-unes désertes, que l'on » appelle les Isles des Génies & des "Héros. Il suivit un jour, par » curiosité, un Roi qui s'embarquoit » pour la plus voifine de ces Isles dé-» fertes; ils n'y trouverent qu'un » petit nombre d'Habitans, qui vi-» voient dans une pleine sûreté.

<sup>(\$7)</sup> Plutarch. de Oracul. Defect. Tom. II. p. 419. & ex illo Euseb. Præpar. Evang. lib. V. cap. 17. p. 207.



CELTES, Livre III. 183 trées une île, où le Géant s gardoit Saturne, qu'il techaîné & endormi. Ce fomoit un nouveau charme. avoit inventé pour le lier. oit au tour de lui plusieurs pour le fervir. » Le pas-Procope est encore plus 8): « On prétend que les es morts font portées dans de-Bretagne. Je vais rapla chose de la manière que du Pays me l'ont racontée vent, & fort sérieusement, gi'aie beaucoup de penchant e que la chose ne se passe êve. Le long de la côte opcette île, il y a plusieurs s occupés par des Pêcheurs, Laboureurs, par des Mar-, qui vont trafiquer dans

op Goth lib. IV. cap. 20. p. 6244 etz. ad Lycoph. p. 123. 1.4.

» parce que les Bretons les tenoient » pour facrés. Aussi-tôt qu'ils eurent » débarqué dans l'île, il s'éleva une » violente tempête, accompagnée de » différens prodiges, de coups de » vent, & de tourbillons de feu. » Après que la tempête fut appaisée, » les Habitans de l'Isle leur dirent »qu'il venoit de mourir quelque » grand personnage. Car, disoient-» ils, comme une chandelle allumée » n'incommode personne aussi long-» tems qu'elle éclaire, au lieu qu'elle » répand une odeur désagréable, » quand elle vient à s'éteindre, de » même aussi les grandes ames bril-» lent d'une clarté agréable & bien-» faisante. Mais quand elles viennent » à s'éteindre & à périr, elles exci-» tent fouvent, comme cela vient » d'arriver, des vents & de la grêle: » d'autres fois elles infectent l'air de w vapeurs pestilentielles. On leur raeconta encore qu'il y avoit dans

## DES CELTES, Livre III. 183

» ces contrées une île, où le Géant » Briareus gardoit Saturne, qu'il te-» noit enchaîné & endormi. Ce fom. » meil étoit un nouveau charme. » que l'on avoit inventé pour le lier. » & il avoit au tour de lui plusieurs »Génies pour le servir. » Le pasfage de Procope est encore plus précis (88): « On prétend que les wames des morts font portées dans "la Grande-Bretagne. Je vais rap-» porter la chose de la manière que » les gens du Pays me l'ont racontée » fort souvent, & fort sérieusement, »quoique j'aie beaucoup de penchant Ȉ croire que la chose ne se passe » qu'en rêve. Le long de la côte op-» posée à cette île, il y a plusieurs » Villages occupés par des Pêcheurs, » par des Laboureurs, par des Mar-» chands, qui vont trafiquer dans

<sup>(88)</sup> Procop Goth lib. IV. cap. 20. p. 6244 & ex illo Tzetz, ad Lycoph. p. 123. 1.4.

» la Grande - Bretagne. Sujets aux » Francs, ils ne leur payent aucun » tribut, & on ne leur en a jamais » imposé. Ils prétendent en avoir été » déchargés, parce qu'ils sont obli-» gés de conduire tour-à-tour les » ames. Ceux qui doivent faire l'of-» fice de la nuit suivante se retirent » dans leur maison, d'abord qu'il fait » obscur, & se couchent tranquille » ment, en attendant les ordres de » celui qui a la direction du trajet » Vers le minuit, ils entendent quel-» qu'un qui frappe à leur porte, & » les appelle tout bas; fur le champ » ils se jettent à bas de leur lit, & » courent à la Côte, sans savoir » qu'elle est la cause secrette qui le »y entraîne. Là, ils trouvent des » barques vuides, & cependant s » chargées, qu'elles s'élevent à peine » au dessus de l'eau d'un travers de » doigt. En moins d'une heure, il » conduisent ces barques dans le » Grande

## DES CELTES, Livre III. 189 • Grande-Bretagne, au lieu que le \* trajet est ordinairement de vingt-» quatre heures pour un vaisseau qui »avance à force de rames. Arrivés a à l'île, ils se retirent aussi-tôt que sles ames sont descendues du vais-»seau, qui devient alors si léger, "qu'il effleure à peine l'eau. Ils ne "voyent personne, ni pendant le »trajet, ni dans le débarquement. 🕽 » Mais ils entendent, à ce qu'ils di-» sent, une voix qui articule à ceux » qui reçoivent les ames, le nom des » personnes qui étoient sur le vais-"seau, avec le nom de leur pere, & \*des charges dont ces personnes Ȏtoient revêtues. S'il y avoit des » femmes dans la barque, la voix » déclaroit le nom des Maris qu'elles

Les Celtes, ou au moins les Gaulois, plaçoient donc le Paradis dans la Grande-Bretagne, ou dans quelqu'une des îles voisines. Il ne faut

Tome VI.

» avoient eu. »

## 186 HISTOTRE

pas être surpris, après cela (89), que les Druïdes publiassent que leur Doctrine avoit été apportée de ce Pays-là; c'étoit lui assurer une origine céleste & divine. Nous avons lû qu'elque part que la célébre caverne que les Irlandois appellent le trou, ou le purgatoire de Saint-Patrice, passoit autresois pour être l'entrée de l'Enser, & c'étoit peut-être là l'endroit où l'on prétendoit que Saturne étoit gardé par le Géant Briareus.

Perfonne mente it dan le Pajadis, que coux qui mouroient d'ine mort violente.

S. X. Les Anciens qu'on a consultés, n'entrent point dans un plus grand détail, & ne déterminent passe que les Celtes pensoient sur la nature même des peines & des récompenses, qui attendoient l'homme dans un autre vie. L'Edda des Islandois suppléera à ce désaut. Cet Ouvrage qui a été composé dans le

<sup>(\$9,</sup> Calar. VI. 13..

treiziéme siècle, est un recueil de l'ancienne Mythologie des Peuples du Nord. Quoiqu'il soit re npli d'une infinité de fables puériles, on ne laisse pas d'y trouver divers morceaux, aussi anciens que curieux, sur la Religion de ces Peuples. Le Lecteur ne sera pas sâché, qu'on en rapporte ici quelques-uns, qui ont paru d'autant plus intéressans, qu'ils s'accordent parsaitement avec la Doctrine des Celtes, qui a fait le sujet de ce Chapitre.

Le lieu où les morts jouissoient de la souveraine félicité étoit le Valhale la (\*), le palais du grand Odin; on ne pouvoit y entrer que par une mort violente. L'Edda y est formelle (90): « Tous les hommes qui ont été tués » à la guerre, depuis le commence » ment du monde, vont trouver » Odin dans le Valhalla. » Cette

<sup>(\*)</sup> Keyster, p. 127.

<sup>(90)</sup> Ci-dessous, §. 11. note 102.

idée subsiste encore aujourd'hui parmi les Ostiaques, qui sont un Peuple Scythe, établi le long de l'Obi. Stralenberg, ayant demandé à un homme de cette Nation (91), ce que leur ame devenoit après la mort? L'Oftiaque répondit que « ceux d'entr'eux, qui mouroient d'une mort » violente, ou à la guerre des Ours, » entroient d'abord dans le Ciel. » Mais que ceux qui mouroient dans » leur lit, ou d'une autre sorte de » mort naturelle, étoient obligés de » fervir long-tems fous la terre, au-» près du Dieu rigoureux, avant » qu'ils pussent être reçus dans le » Ciel. »

Ceux qui mouroient pités dans l'Enfer.

L'Enfer que les Irlandois appelde vieillesse loient Nifflheim, le séjour des Vaude maladie étoient préci- riens, ou de la canaille, étoit partagé en neuf mondes. Le Génie qui en avoit la direction, étoit chargé

<sup>(91)</sup> Stralenberg. p. 76. note 2.

ES CELTES, Livre III. 189 rtager dans ces neuf mondes. ; les personnes mortes de maou de vieillesse (92). » Héla, Hécate, fut envoyée en Nifm, & reçut l'Empire de neuf ides, pour y assigner des deres à tous ceux qui lui font enés. Là sont ceux qui meurent naladie ou de vieillesse. » Ces étoient communes à tous les es Scythes & Celtes (93). «Les ores & les Celtiberes fautoient lansoient en allant à la bataille, me devant fortir de la vie d'une ière également glorieuse & saire. Mais ils se lamentoient nd ils étoient malades, comme avoient dû périr de la manière nonde la plus ignominieuse & lus misérable.» La raison est le. Ceux qui perdoient la vie un combat, mouroient avec la

Edda Island. Mythol. 28.

Valer. Max. II. cap. 6, n. 11.

ferme espérance de passer à un és de gloire & de bonheur. Ceux, contraire, qu'une maladie dang reuse menaçoit d'une mort pr chaine, étoient environnés d frayeurs de l'Enfer, qu'ils rega doient comme inévitable pour et Les Irlandoites, quand elles étois accouchées d'un fils (94), prioie Dieu qu'il fit la grace à cet enfa de mourir à la guerre, c'est-à-dis qu'elles faisoient des vœux pc fon falut. Les Thraces s'accordoie tous (95) à quitter la vie par u mort volontaire. Les Espagnols (9 prévenoient la vieillesse & la mo naturelle, en se précipitant d'un r cher, ou en se jettant sur leur épo La plupart des (97) Germains s' trangloient eux mêmes. Ils croyoie

<sup>(94</sup> Ci-d Liv II ch. 12. p. 302. note 3:

<sup>(95</sup> Solin. cap. 15. p 214.

<sup>(\$6)</sup> Ci-d. Liv. II. ch. 12. p. 333. note \$1

<sup>(97)</sup> Euseb. Przp. Ev. ex Bardesane VI. Hag. 177.

DES CELTES, Livre III. 191 qu'une mort violente étoit la Enle porte par laquelle l'homme pût entrer dans le séjour de la gloire. 🕻 de la félicité. Par la même raison 🕻 es Peuples (98) croyoient rendre rvice aux malades & aux vieilrds, en leur ôtant la vie d'une maière qui les délivrât des supplices : l'Enfer, & qui leur assurât une ace honorable dans le Valhalla. S. XI. L'idée que les Celtes se idée que les isoient des plaisirs & des délices Catres se fail'autre vie, s'accordoit parfaite- l'autre vie, ent avec l'inclination de ces Peues. Ils ne connoissoient point d'aue plaisir que celui de manger : boire, de dormir, & de se bat-; aussi en faisoient-ils l'unique cupation des bienheureux. Tout tems que les habitans du Paradis: passoient pas au lit, ou à table, l'employoient à s'excrimer & à

ps) Ci d, Liv. II, ch, 12. p. 333.

se battre. Il faut écouter encor l'Edda des Islandois (99). « Le Val-» halla a cinq cens quarante portes, » si larges que huit cens Héros peu-» vent facilement entrer & fortir de » front par chacune d'elles. Voici » quelle est la récréation journa-» lière des Héros, quand ils ne pas-» fent pas leur tems à boire. D'a-» bord qu'ils font habillés, ils pren-» nent tous leurs armes, & se ren-» dent à la place, où ils ont cou-Belon les Cel- » tume de s'exercer. Là ils se terras-» fent les uns les autres à grands

tes, les Héros se battoient dans le Paradis, mais ils point de mal.

» coups d'épée; ce qui est un jeu, nese faisoient » & un divertissement pour eux. » Quand l'heure du dîner approche, » ils remontent à cheval. & se ren-» dent tous fains & faufs à la Cour,

» & s'y mettent à table pour boire.

» Odin est donc un grand Dieu,

» puisqu'il commande à une multi-

<sup>(99)</sup> Edda Island. Mythol. 35.

multitude d'hommes si innombraole. » La même Mythologie dit le les Héros étoient servis à table r des vierges qui leur présentoient boire dans des cornes. (100). «Il y a encore dans le Valhalla d'autres vierges qui servent les Héros. Elles portent la boisson dans la salle à manger. Elles ont soin de a vaisselle, & de tout ce qui regarde le service de la table. Elles tirent aussi les cornes du busset

La boisson des Héros n'étoit pas On p bavok imbroisse, mais de la biére. On voit dans l'Hymne de Regnier odbrock, Roi de Dannemarck, ii a été citée ailleurs. Menant ses roupes au combat, il leur dit, our allumer leur courage (101):

pour les présenter aux Héros. »

(100) Edda Island. Mythol. 31.

<sup>(10)</sup> Bartholin, de causs contempte à Das mortis lib. II, cap. 12. p. 557. ap. Massou om. II. p. 176.

» Bientôt nous boirons de la biére » qui nous sera présentée dans des » crânes, au palais du grand Odin:» Bibemus cerevisiam brevi Ex concavis craniorum poculis

In præstantis Odini domicilio. A l'égard des mêts que l'on ser-On y mangeoit du lard

qui demeuentier.

d'un sanglier voit sur la table des Héros, le plus poit roujours délicieux étoit le lard de fanglier (102). « Puisque tous les hommes » qui ont été tués à la guerre, de-» puis le commencement du mon-» de , vont trouver Odin dans le » Valhalla, le nombre ne peut en » être que très-grand, & peu de » gens sçavent d'où les Héros tirent » leur nourriture. Mais il n'y a ja-» mais dans le Valhalla une si grande » multitude d'hommes, que le seul » lard de fanglier, que l'on appelle » scrimner, ne leur suffise abondam-» ment. Tous les jours on le cuit, » mais le foir on le retrouve tout

<sup>(102,</sup> Edda Mythol. 33.

pes Celtes, Livre III. 195 entier. » Il paroît, par ce détail, que les Celtes affocioient le corps la félicité avenir. On y mangeoit, on y buvoit, on s'y battoit; mais c'étoit un corps impénétrable qui lemeuroit toujours dans une imnortelle vigueur.

S. XII. Voilà ce que les Peuples Celtes pensoient des plaisirs d'une utre vie, & des moyens d'y parrenir. Leur Doctrine, sur cet artile, étoit barbare autant que leur aturel; mais elle influoit sur toute eur conduite. Elle leur apprenoit à népriser le danger (103), & à nourir avec une véritable joye. Au ieu d'attendre la mort, ils la prérenoient. Les Chrétiens, qui ont l'autres preuves, & une autre certitude d'une vie avenir, en sontils plus inaccessibles aux frayeurs le la mort? Attendant un état qui

<sup>(103)</sup> Ci-d. Liv. II. ch. 16. p. 448. & suiv.

fera le siège, & la récompense éternelle de la vertu, aiment-ils la vertu, s'y attachent-ils autant que les Celtes s'appliquoient à acquérir cette bravoure qu'ils regardoient comme le seul chemin de l'immortalité? Assurément ce parallèle, a on vouloit le pousser, au lieu d'être avantageux au Chrétien, tourneroit tout à sa consusion.

S. XIII. On a indiqué, on a même établi les principaux Dogmes de la Théologie de Celtes: c'est ce qu'il y avoit de plus important & de plus dissicile dans le sujet qu'on s'étoit proposé de traiter. Il sera facile, après cela, d'éclaircit tout ce qui regardoit l'extérieur de la Religion de nos Peres, leurs cérémonies, leurs superstitions, parce que tout cela étoit sondé sur les principes qui viennent d'être exposés; mais il est tems de finir ce Livre, qui s'est grossi insensiblement

DES CELTES, Livre If1. 197
Dus la main, & de donner aussi uelque relâche au Lecteur. Si nos echerches sont agréables au Public, e sera un encouragement, pour ous obliger à continuer un travail, ui affurément n'est pas petit, mais ui ne rebutera point, si les autres prouvent, en lisant nos recherches, même plaisir que nous goûtons les saire.

Fin du Troisseme Livres

# REMARQUES

Sur les Tems sacrés des anciens Gaulois & des Germains, par M. PEL-LOUTIER (1).

JE me propose de parler en peu de mots, du tems où les anciens Habitans des Gaules & de la Germanie, tenoient leurs Assemblées Religieuses. Il faudra bien distinguer ici ce qui est certain & indubitable, de ce que je ne pourrai avancer que sur de simples conjectures, qui, cependant, ne sont pas destituées de vraisemblance. Ce qu'il y a de constant, c'est, 1°. que toutes les Assemblées Religieuses des veltes, se faisoient de nuit. Jules-César (2), parlant des Caulois, dit « qu'ils se vantoient

<sup>(1)</sup> Cet Ecrit est tiré de la Nouvelle Bibliobéque Germanique, Tom. XXIII. pag. 89-108.. (2),Casar VI. 184.

SUR LES TEMS SACRÉS. 100 rtous d'être issus du Pere Dis, & equ'ils disoient l'avoir appris de leurs Druides. C'est pour cela qu'ils mefuroient le tems par le nombre des nuits, & non par celui des jours, comptant les jours de leur naisrsance, les mois & les années d'une telle manière, que le jour suivoit rtoujours la nuit. » Sans examiner ci qui étoit ce Pere Dis, auquel les. euples Celtes rapportoient l'origine du Genre-humain, il suffira de emarquer que les Gaulois confaroient la nuit au Dieu qu'ils regarloient comme le Créateur de l'home ne, & par cette raison, ils mesuroient e tems par le nombre des nuits, & ion par celui des jours. Tacite (3). lit la même chose des Germains: Quand les Germains font quelque calcul, ils ne comptent pas, comme , nous, le nombre des jours, mais. celui des nuits. C'est pour la nuit

<sup>(3)</sup> Tacit. Germ. cap. 11...

» qu'ils fixent, & qu'ils indiquent » les Assemblées. Il semble, selon » eux, que le jour est une suite de » la nuit. » Comme la nuit étoit confacrée au culte des Dieux, on lui donnoit la préférence sur le jour, & parce que les Assemblées civiles. fréquentes parmi des Peuples libres, étoient ordinairement précédées d'un facrifice, on les indiquoit toujours pour la nuit. Ainfi la Loi Salique porte (4) que le Maître d'un Esclave, accusé de quelque crime, doit le présenter dans le terme de fept nuits. Les Francs conservoient encore cette Coutume dans le neuvième siècle. On le voit dans les Capitulaires de Charlemagne, & de Louis le Débonnaire, où il est ordonné (5) que les ajournemens personnels se

<sup>(4)</sup> Tit. XLII, apud Lindenbr. p. 332.

<sup>(5)</sup> Capit. Karoli Magni & Ludovici pii lib. 3.
Tit. 45. p. 880. Leg Longob. lib. II. Tit. 45.
pag. 641.

SUR LES TEMS, SACRÉS. 203 inneront pour comparoître sept, atorze, ou vingt-une nuits après stignation. Cette manière de comptiroit fon origine, comme je ens de le dire, de ce que les Afnblées civiles des Peuples Celtes mmençoient par un sacrifice, ou r quelqu'autre acte de Religion, i, felon l'usage de ces Peuples, deit s'offrir pendant la nuit. Il pait effectivement par Tacite (6), e les Peuples de la Germanie choioient toujours la nuit pour céléer leurs Fêtes solemnelles & seurs stins facrés, pour chanter leurs mnes, pour offrir leurs prières & irs facrifices, & pour s'acquitter, un mot, de tous les devoirs qui partiennent au culte extérieur & blic de la Divinité. Loccénius a puvé dans ses Antiquités (7) Sué-

<sup>6)</sup> Tacit. Ann. I. 50. 65. Hist. IV. 4.

<sup>7)</sup> Joh. Loccenii, Antiq. Sueo-Gothicz c. 4...

#### 202 REMARQUES

doises, que cette pratique s'étendoit aussi à tous les Peuples du Nord, & on ne peut douter qu'elle ne fut répandue anciennement par toute l'Europe. Strabon (8) remarque. par exemple, que « les Celtibères & les » Peuples qui leur étoient voisins du » côté du Septentrion, choisissoient » la nuit de la pleine Lune pour vé-» nérer un Dieu sans nom, & qu'ils » passoient cette nuit à danser & à se » réjouir avec leurs familles hors des » portes. » Les Thraces célébroient aussi de nuit (9) la fête de leur Cotys, ou de leur Sabazius. C'est par cette raison que les Athéniens bannirent de leur Ville le Culte de ce Dieu (10). Des Assemblées nocurnes leur étoient suspectes à plusieurs égards; mais pour agir conféquemment, ils auroient dû abolir encore

<sup>(8)</sup> Strabo III. 164.

<sup>(9)</sup> Strabo X. 470. 471.

<sup>(10)</sup> Ciceto de Leg. II. cap. 37.

SUR LES TEMS SACRÉS. 203 Mystères d'Eleusis (11), qui int été apportés de Thrace, se céroient aussi de nuit avec destores ardentes. C'est encore par la me raison que quelques-uns ont ifondu le Sabazius des Thraces, ec le Bacchus des Grecs, que l'on pelloit Phanaces Phaustérius, le eu des flambeaux (12), ou Nycius, le Dieu Nocture, parce que Mystères se célébroient de nuit. y avoit à Rome un ancien usage, vant lequel les Dames de la Ville oient faire leurs dévotions vers le mmencement du Printems (13), jour qu'on appelloit Regifugium, ns la Forêt d'Aricie, La Coutume uloit qu'elles s'y rendissent de

it, & que chaque Mère de fa-

<sup>11</sup> Suidas in Sproeverr.

<sup>12</sup> Auton. Epigr. 29. Tzetz. ad Lycophron

<sup>(13)</sup> Stat. Sylv. III. 1. Ovid, Fast. III. 269. perc. II. Lieg \$2.

## \$54 REMARQUES

mille portât à Diane une torche allumée. Macrobe remarque aussi (14) que, lorsque les Aborigines offroient des facrifices à leur Dis, ils posoient fur les Autels des chandelles allumées. En effet, quoique les Celtes tinsfent ordinairement leurs Assemblées Religieuses au clair de la Lune. ils ne laissoient pas d'y porter chacun sa chandelle ou sa torche allumée. qu'ils alloient poser devant l'arbre, devant la fontaine, ou devant la pierre qui étoit l'objet de leur culte. Il faut même que cet abus ait subsisté dans les Gaules & dans la Germanie après l'établissement du Christianisme, puisqu'il nous reste un grand nombre de Canons & de Capitulaires qui le condamnent. Voici ce que porte un Capitulaire de Charlemagne (15): « A l'égard des arbres, des » pierres & des fontaines, où quel-

<sup>(14)</sup> Saturn, I. cap. 7.

<sup>(15)</sup> Capit. Kar. Mag. lib, I. Tit. 64. p. 239.

SUR LES TEMS SACRÉS. 103 es insensés vont allumer des chan elles, & pratiquer d'autres supers. tions, nous ordonnons que cet sus si criminel & si exécrable aux eux de Dieu , soit aboli & entiément détruit par-tout où il se ouvera établi. » En voici un auqui est de la même teneur (16): il se trouve dans une Paroisse s Infidéles, qui allument des imbeaux, & qui rendent un serce religieux aux arbres, aux fonines & aux pierres, le Curé qui gligera de corriger cet abus, oit savoir qu'il est coupable d'un éritable sacrilége.» Il est dit aussi s un Canon de la Collection de chard (17): «Vous vous êtes ndu à une fontaine, à un carreur, fous un arbre, ou devant une erre, & là, par vénération pour

<sup>6)</sup> Ubi fupra lib VII Tit. 286, p. 1098.

<sup>7)</sup> Burch rdi Coll. Can. lib. x. cap. 32. KIX. p. 270.

## 206 REMARQUES

» ce lieu, vous avez allumé une chan-» delle, ou un flambeau (18). » L'Eglise Chrétienne avoit raison de condamner cette superstition, parce qu'elle étoit une partie de l'Idolâtrie Payenne, un hommage religieux que l'Idolâtre rendoit aux arbres, aux fontaines, aux pierres, qu'il regardoit comme le symbole, ou le siège de ses Divinités. Mais, au reste, il étoit très-naturel que des gens qui alloient saire leurs prières de nuit dans des campagnes & dans des sorêts, ne s'y rendissent pas sans lu-

<sup>(18)</sup> Il fiut croire que dans les premiets tems où l'Eglife Chrétienne fais it ces défenses, les Fidèles n'allumoient pis des cierges ou des bou ies dev nt des Autels ou devant quelque image de la Vierge ou des Saints; les Payens auroient dit aux Pasteurs de l'Eglise: Vous défendez nos céréminies, & vous les pratiquez dans voire Rel gion; vous honorez la Divinité de la même manière que nous, & vous prétendez que nous sommes factilége. & sd'âres! Donnez aux Dieux le nom que vous voudrez, mais ne méprisez pas la Reigion de vos peres, pour quelques nouveansé que vous y avez introduites,

mière. Ce qu'il y a ici de particulier, c'est que l'Eglise Chrétienne qui célébroit ses Assemblées en plein jour, ne laissa pas de permettre, & même d'ordonner (19) aux nouveaux convertis d'offrir au Seigneur les cierges qu'ils avoient coutume de présenter à leurs Idoles.

Je ne m'écarterai pas beaucoup de mon sujet, en remarquant que la coutume qu'avoient les Peuples Celtes de s'assembler de nuit pour le service de la Divinité, est l'origine d'une fable aussi ancienne qu'enracinée dans l'esprit du vulgaire; c'est celle du Sabbat, ou de l'Assemblée nocturne des Sorciers. Lorsque la Religion Chrétienne eut été établie dans les Gaules & en Allemagne par autorité publique, les personnes qui demeuroient attachées à l'ancienne

<sup>(19)</sup> Labbe Concil. Tem. IX. p. 474. Baluz. au capit. Tom. I. p. 956, ap. Keyster. p. 15.

## 208 REMARQUES

Religion, se déroboient secre ment pendant la nuit, pour se dre aux Assemblées qui se tenc dans des campagnes, ou dans de rêts. Le culte même que l'on of à la Divinité dans ces Assembl confistoit dans des sacrifices. danses, des divinations & des monies magiques, (c'est-à-dire, quelles le Peuple n'entendoit ri Les Druïdes qui présidoient à dévotions, se vantoient d'ail d'être des Devins qui connoiss le passé, le présent, l'avenir, tout ce qu'il y a de plus caché la Nature, & des Magiciens avoient le fecret d'évoquer les : de changer les hommes en bête de bouleverser toute la Natur leurs enchantemens. Tout cela na lieu à des Chrétiens peu écla d'accuser les Payens qui rest encore dans leur Pays, d'êtr Sorciers, qui traversoient l'air

SUR LES TEMS SACRÉS. 209

tés sur des balais, qui célébroient des Affemblées nocturnes avec les Démons, & qui dansoient en cérémonie autour du Diable, qui leur apparoissoit, & recevoit leurs hom-.mages fous la forme d'un Bouc. Ce qu'il y a ici de plus surprenant, c'est qu'il n'y eut pas jusqu'au Clergé Chrétien, qui n'ajoutât foi à ces fables. On le voit dans plusieurs anciens Canons que M. Keyster a ramassé, & qui défendent très-sérieusement aux Fidéles (20) de se rendre au Sabbat, & de participer aux divinations, aux enchantemens & aux cérémonies magiques que les Sorciers y pratiquoient, dans la vue d'obtenir du Démon des connoissances ou des richesses que la Providence leur avoit refusées.

Pour revenir à mon sujet, il est

<sup>(20)</sup> Burchard lib. I. cap. 94. fol. 18. Edit. Parif. 1549. Dufreine in Diana Tom. II. p. 92. Keyster p. 89. 90.

chose d'étrange & de dans & ne conviennent guères c Eglises qui n'ont pas le libre de leur Religion. Mais cette c de s'assembler de nuit, dev tout paroître sâcheuse à des qui, faisant leurs dévotions air, & dans des lieux éloi leurs habitations, étoient de saire de longues traites la nuit, & de la passer à étoile. J'avoue que j'ai de la comprendre comment une c si extraordinaire avoit pur duire & se maintenir parmi l

SUR LES TEMS SACRÉS. 211 j'ai cité, que les Gaulois se croyoient issus du Dieu Dis, & que pour cette raison ils mesuroient le tems par le nombre des nuits, & non par celui des jours. Mais il est visible que Jules-César a confondu, dans cette occasion, le Dis des Grecs & des Latins. avec celui des Gaulois. Les Romains Cacrificient de muit à Pluton & aux autres Divinités qui avoient la direction du Royaume des ténèbres. Au lieu de cela, le Dis ou Teut des Gaulois étoit l'Être suprême, l'Esprit universel, le Créateur du monde & de l'homme. On le plaçoit dans le Valhalla, c'est-à-dire, dans le séjour de la gloire & de la félicité. Pourquoi lui consacroit-on la nuit préférablement au jour? J'avoue que je ne le sais pas, ou qu'au moins je n'en puis rien dire de certain; & quand on confidére qu'un usage si extraordimaire étoit commun autrefois à tous les Peuples de l'Europe, cette uni-

formité conduit naturellement 2 croire qu'ils le tenoient tous du même lieu, & qu'ils étoient originairement la même Nation. S'il m'est permis, après cela, de proposer mes conjectures, je soupçonne 1°. que cette pratique tiroit son origine de l'ancienne manière de vivre des Peuples Celtes: c'étoient des Bergers qui ne pouvoient guères quitter leurs troupeaux, ni s'assembler que pendant la nuit. 2°. Mais ce qui contribua le plus à l'établir & à la faire passer en coutume, c'est, à mon avis, que les Assemblées nocturnes étoient favorables aux divinations & aux cérémonies magiques, qui faisoient l'essentiel de la Religion des Celtes. Ces Peuples auroient été louables, s'ils eussent cherché la retraite & le filence, pour adorer la Divinité sans aucune distraction, & dans un parfait recueillement. Mais, comme ils tenoient leurs Assemblées Re-

# SUR LES TEMS SACRÉS. 213

gieuses loin des Villes & des Vilages, dans des lieux solitaires & inultes, asin que la Divinité, qui, seon leurs idées, ne remplissoit que
es propres ouvrages, eût le passage
uvert & libre, & que son action
e sût point troublée par quelque
ause étrangère (21), ils avoient aussi
superstition de choisir la nuit pour
e culte des Dieux, parce qu'ils
'imaginoient que le tems où la

<sup>(21)</sup> Comment peut-on fermer le passage à Etre suprême , au Créaceur du monde & do . bomme? Comment peut-on eroubler l'action du 'out-Puissent par quelque cause étrangère? Cela 'eft pas comprehensible. La Theologie des lelres étoit, d'ailleurs, contraire à ces principes. I. Pelloutier etablit lut meme chap. 3. du Livre II. de son Histoire, que ses Peuples avoiens une ifte idee de Dieu & de fis parferdions. S'ils ne onsacroient point de Temples à l'honneur de ieu, c'est qu'ils regardo ent l'Univers en ier omme le Tempie de la Divinité, & qu'ils covoient que c'etoit la de rider que de bâtir es édifices pour l'y adorer Tacite de Mor. ferm. cap. 9 l'av. ue, en parlant des Germ ins ui suivoient la Religion des Gaulois eurs yeux. Note de l'Editeur.

Nature est dans une espèce de silence, étoit le plus propre pour entendre la voix de la Divinité, & pour observer les signes & les avertissemens qu'elle donnoit au Genrehumain. Les Magiciens ne pratiquoient guères leurs cérémonies que pendant la nuit, où une imagination blessée croit voir des spectres & des phantômes, qui disparoissent aussitôt que le jour commence à se montrer.

Il ne paroît pas que le Celtes partageassent les mois & les années en semaines, ni qu'ils consacrassent un jour de chaque semaine au culte de leurs Dieux. Mais une autre chose qui est certaine, c'est qu'ils choisissoient ordinairement le clair de la Lune pour leurs Assemblées publiques & solemnelles (22). Ainsi les Celtibères, & les Peuples qui leur

<sup>(22)</sup> Strabo III. 164.

SUR LES TEMS SACRÉS. 214 étoient voisins du côté du Septentrion, s'assembloient de nuit dans le tems de la pleine Lune, pour vénérer un Dieu sans nom, & passoient toute la nuit à danser, & à se réjouir avec leurs familles hors des portes. Le même usage étoit établi parmi les Germains. « Ils s'affemblent, dit Tacite (23), à moins qu'il n'arrive » quelque événement inattendu & » subit, dans des jours marqués à la » nouvelle ou à la pleine Lune; ils » croyoient que c'est-là le tems le » plus favorable pour traiter les affaires, » Confacrant aux Dieux les jours de la nouvelle & de la pleine Lune, ils croyoient que ces jours étoient les plus propres pour traiter des affaires importantes, parce que la Divinité favorable au culte & aux prières de ses adorateurs, préfidoit alors d'une façon particulière,

<sup>(23)</sup> Ta it. Germ. sap. 2.

à leurs délibérations. Les Gaulois aussi faisoient leurs Assemblées au clair de la Lune. C'est la raison pourquoi ils comptoient leurs mois & leurs années, non pas depuis ce que nous appellons la nouvelle Lune, mais depuis le jour où elle répandoit une lumière suffisante pour les éclairer pendant qu'ils alloient à leurs Sanctuaires, ou qu'ils en revenoient «Les Druïdes, dit Pline (24), cueil-» lent le Gui de chêne le sixiéme jour "de la Lune, & c'est à ce jour-là » qu'ils placent le commencement » des mois, des années & des siécles, » qui sont parmi dux de trente ans. » Ils fondent cet usage sur ce qu'alors » la Lune a déja affez de force, quoi-» qu'elle ne soit pas encore parve-» nue à la moitié de sa grandeur. » Cette manière de calculer ne tiroit pas son origine de l'ancienne Astro-

<sup>(34)</sup> Plin. XVI. cap. 44.

SUR LES TEMS SACRÉS. 217 somie, qui comptoit la nouvelle Lune, non pas depuis le moment de à conjonction avec le Soleil, ou de on émersion des rayons de cet astre . nais depuis le jour où elle commenoit à paroître. La Lune paroît avant e sixiéme jour. J'approuve encore noins la conjecture de ceux (25) qui int cru que les Gaulois trouvoient juelque mystere dans six, «le regardant comme le plus facré de tous (les nombres), & poussant la superstition jusqu'à renverser, pour lui faire honneur, l'ordre des mois, des années & des siécles. » Les paroles de Pline infinueroient slutôt que les Gaulois donnoient lans une superstition assez commune ux Aftrologues & aux Magiciens, jui s'imaginoient que le Gui de chêne & les autres plantes avoient plus de vertu, étant cueillies sous

<sup>(25)</sup> Relig. des Gaulois Liv. I p. 141.

Tome VI.

certaines constellations & dans certaines phases de la Lune. Mais ces paroles ont un sens beaucoup plus fimple & plus naturel. Les Gaulois tenant leurs Assemblées au clair de la Lune, les commençoient au tems où elle avoit deja assez de force, c'està-dire, où elle donnoit assez de lumière pour les éclairer. Selon les apparences ces Assemblées continuoient ensuite jusqu'à la pleine Lune, & peut-être jusqu'au derniet quartier, de manière pourtant que celle de la nouvelle & de la pleine Lune étoient les plus nombreuses & les plus solemnelles. Le sixiéme de la Lune étoit donc le commencement des mois & des années, parce que c'étoit le jour où les dévotions publiques commençoient. Il me parolt fort vraisemblable que cette manière de compter le commencement du mois depuis le sixième jour de la Lune, étoit commune aux Germaiss

SUR LES TEMS SACRÉS. 219 aux Gaulois, & par cela même e ces Peuples confacroient à leurs ieux certains jours de la Lune; ils zardoient aussi ces jours comme le ns le plus favorable, non-seuleent pour les délibérations imporrtes, mais encore pour toutes fortes intreprises. Les Druides (16), par emple, vouloient que l'on cueildans certains jours de la Lune le ii de chêne, & qu'on prît la même scaution pour ramasser les œufs Serpent, auxquels ils attribuoient e grande vertu. On voit ausi 7) que les Prophêtesses qu'Ariole avoit dans son Armée, lui déclaent que les Germains seroient inlliblement battus, s'ils n'attenient la nouvelle Lune pour livrer taille aux Romains.

Outre les Assemblées ordinaires

<sup>26)</sup> Plin. XXIX. 13.

<sup>[27</sup> Czfar. I. 50. Plut. Czf. I, 717. Dio.

que les Celtes tenoient dans certains jours de la Lune, ils avoient encore des Fêtes solemnelles qui revenoient tous les ans dans la même faison. La Fête que les Germains célébroient à l'honneur de la Terre, & qui, selon Tacite (28), étoit accompagnée de processions & de réjouissances; (C'étoit la solemnité de son mariage avec Odin, c'est-à-dire, de la production de l'Univers : ) la fête que les Thraces appelloient Cocicia (29) & Bendidia, du nom des Dieux auxquels elle étoit confacrée : (elle reffembloit aux Bacchanales des Grecs, & ne différoit point de celle que d'autres Thraces célébroient sous le nom de ( 30 ) Sabazia ) : la sête annuelle que les Habitans du Gévandan (31) alloient célébrer pendant

<sup>(28)</sup> Tacit. Germ. cap. 40.

<sup>(29)</sup> Strabo X. 470. &cc.

<sup>(30)</sup> Helych. in Sabaz.

<sup>(31)</sup> Gregot, Tut, de gloris Conf. cip. 1

ois jours sur le Mont Hélénus: celle score que les Anglo-Saxons (32) isoient au mois d'Avril, à l'hon-sur de la Déesse Eostar ou Eostre.

La plus folemnelle de toutes ces tes étoit celle que l'on célébroit 1 commencement de chaque Prinms . & dans laquelle les Nations itières se réunissoient par leurs Déités, pour délibérer sur les besoins : l'Etat. Elle étoit généralement oservée par tous les Peuples Scyes & Celtes. Les Etrangers l'ont ap-:Ilée, avec raison (33), le Champ de 'ars, foit parce qu'elle étoit concrée au Dieu Teut, ou Odin, qui ésidoit à la guerre, suivant la docine de ces Peuples, soit parce que fujet le plus ordinaire de l'Assemée étoit de déterminer de quel côon porteroit la guerre pendant le

<sup>(32)</sup> Beda de Tp. Rat. cap. 13.

<sup>(\$3)</sup> Vit S. Remig. ap. Duchela. Tom I! g. 525. Keyster p. 87.

cours de l'année. D'autres l'ont at pellée (34) le Champ de Mai, pan qu'elle se tenoit dans ce mois. Troi choses distinguoient sur-tout cet folemnité. Premiérement, c'étoit sete des Nations entiéres, & no pas celle des Cantons, qui vraisen blablement s'assembloient quelqu tems auparavant, pour donner leu instructions aux Députés qu'ils et voyoient à l'Assemblée général En second lieu, on immoloit de victimes humaines pour la prospe rité de l'Etat, & pour le bon fucci de la guerre que l'on alloit commer cer. " Entre les Dieux, disoit Taci »(35), les Germains servent prit » cipalement Mercure; ils croies »même qu'il est permis de lui in

<sup>134</sup> Vita S. Remigli ap. Duchesn. Tom pag 525. Sigeb. ad An. 662. Eginh. cap. pag. 9. Paul. Diac. Rer. Longob. si. Il cap. 18. p. 392. Hotomar Franco-Gall. p. 13 (35) Tacit. Germ. cap. 9.

SUR LES TEMS SACRÉS. 223 ler dans certains jours des vices humaines. » Le tems où il permis & même ordonné d'ofes cruels sacrifices, étoit celui Memblée générale. On le voit un passage du même Tacite (36): Peuples Semnons s'affemblent leurs Ambassadeurs dans un r marqué, au milieu d'une fofacrée, & là ils commencent 's dévotions barbares par le sace d'un homme qui est immolé liquement. » Peut-être qu'il apporter au même ufage; ce Jules César disoit des Gaulois : Publice ejus generis habent instiacrificia, c'est-à-dire, que ces ces, autorisés par les Loix, pient publiquement dans l'Aslée du Peuple; & c'est, pour le in passant, la raison pourquoi

Ta it, Germ. cap. 39. Czlar VI. 16.

leurs Magistrats étoient annuels (38). On les renouvelloit au commencement de chaque année. Hérodote rapporte aussi (39) que « dans une Fête » annuelle que les Scythes célébroient » à l'honneur de leur Mars, ils im-» moloient, entr'autres victimes, le » centiéme des Prisonniers » avoient fait à la guerre. » Je ne doute point du tout que cette Fête ne fût celle de l'Assemblée générale. Enfin, le Champ de Mars étoit, préférablement à toutes les autres fêtes des Celtes, un tems de réjouissance & de bonne chere. Comme les dignités & les commandemens se distribuoient dans l'Assemblée, & que toutes les affaires s'y décidoient à la pluralité des voix, les grands Seigneurs n'y épargnoient ni caresses, ni dépenses pour gagner les suffrages,

<sup>(38</sup> Herodot. IV. 62.

<sup>(39)</sup> Czfar VII. 32.

SUE LÉS TEMS SACRÉS. 225 & pour augmenter le nombre de leurs Cliens; &, parce que le grand moyen de gagner un Celte, étoit de le régaler & de le faire boire, la Noblesse & les Chess de Parti tenoient table ouverte aussi long-tems que la folemnité duroit. On ne se trompera pas assurément, en rapportant à cet usage ce que dit Hérodote (40) que « chaque Chef de Province donnoit » tous les ans un festin, auquel assis-»toient tous les Braves qui avoient "tué un ou plusieurs ennemis à la » guerre. » Les Braves étoient surtout flattés & careflés, parce qu'au milieu de ces Peuples belliqueux, le fuffrage d'un guerrier entraînoit ordinairement après soi celui de toute l'Assemblée. Les Romains célébroient au commencement de chaque Printems une ancienne Fête, qui pourroit bien être la même que celle dont

<sup>(40)</sup> Herodot. IV. 62. 66.

je viens de parler. Elle étoit consacrée au Pere Dis, qui étoit le Teus ou le Mars des Cettes (41). On y offroit à ce Dis des victimes humaines: &, après que ces barbares sacrifices eurent été abolis, on en conserva cependant une image, en jettant dans le Tibre des hommes de paille. Cette Fête tomboit à peu-près sur le jour de la Lune où les Celtes tenoient leurs Assemblées. Denis d'Halicarnasse (42) l'a remarqué. « On précipite ces fi-» gures d'homme dans le Tibre peu » après l'équinoxe du Printems, au » jour que les Romains appellent les » Ides de Mai, & où ils disent que » la Lune, parvenue à la moitié de sa » grandeur, partage les mois en deux » parties égales. »

Il n'est pas nécessaire d'avertir qu'outre les Fêtes qui étoient obser-

<sup>(41)</sup> Herodot. III. 6. §. 2.

<sup>(42)</sup> Dion. Halic. lib. I. p. 30.

SUR LES TEMS SACRÉS. 227 ses dans toute la Celtique, il y en voit d'autres qui ne l'étoient que ins certaines Contrées. Il en étoit, cet égard, des Celses comme de outes les autres Nations, où chaue Province, chaque Ville trouve ans des événemens qui lui sont parsuliers, le motif de quelque solemité. Ainsi les Habitans de l'île de hule (43), qui est l'Islande, celéroient tous les ans, au mois de Janier, une grande Fête dans laquelle ils réjouissoient du retour du Soleil. ui devoit reparoître fur leur horison a bout de quelques jours. Je trouve ncore qu'il y avoit des Fêtes qui e revenoient qu'au bout de quelues années. Celle, par exemple, à les Gétes dépêchoient des Messaers à Zamolxis, les jettant en l'air, : les recevant sur des halebardes, : célébroit après une révolution

<sup>(43)</sup> Procop. Goth. II. cap. 15. p. 423.

### 128 REMAROUES

de cinq ans (44). Les Peuples du Nord avoient aussi leur grand Juul, c'est à-dire, leur grande Fête, qui se célébroit (45) de neuf en neuf ans, & pendant laquelle on immoloit aux Dieux quatre - vingt - dixneuf hommes, avec un pareil nombre de chevaux, de chiens & de cogs. En voilà assez sur les tems sacrés, & sur les Fêtes des Peuples Celtes. Je n'ajouterai qu'une seule remarque. C'est que les Peuples des Gaules & de la Germanie, en embrassant le Christianisme, transporterent aux Fêtes des Chrétiens, les divinations, les danses avec toutes les fuperstitions qu'ils avoient pratiquées dans le Paganisme. On le voit dans une Constitution du Roi Childebert (46): «Il est parvenu jusqu'à

<sup>(44)</sup> Herod. IV. 94.

<sup>(45)</sup> Ditmarus Leibnitzii Tom. I, p. 327.

<sup>(46)</sup> Labbe Concil. Tom. V. p. 1851 Baluz. Tom. I. p. 3.

ous que, dans les Assemblées Regieuses, il se commet des sacriléges
ui offensent Dieu, & qui font
omber le Peuple dans le péché
nortel: on passe les nuits à s'enirer, à faire des boussonneries;
c à chanter des chansons, même
es faints jours de Pâques & de
loël, & les autres jours de solemité. Quand le Dimanche vient,
es danseuses courent les Bourgs
e les Bourgades, »



# **OBSERVATIONS**

HISTORIQUES ET CRITIQUES,

Sur l'abolition des Druïdes & des Sacrifices humains dans les Gaules, par M. PELLOUTIER (1).

IL y a dans l'Histoire Naturelle de Pline, un passage sur lequel je me propose de faire quelques réslexions. Parlant des Druïdes, des vistimes humaines qu'ils offroient aux Dieux, des divinations qu'ils pratiquoient, des guérisons qu'ils prétendoient opérer par le moyen de la Magie, il dit (2): « Les Gaulois ont été entêtés » de ces superstitions jusqu'à notre » siècle, où l'Empereur Tibere a ex
\*\* terminé leurs Druïdes avec toute cet
\*\* te forte de Devins & de Médecins.\*\*

<sup>(1)</sup> On trouve cet Ecrit dans la Nouvelle Biblimbique Germanique, Tom. XXV. p. 438-458. [2] Plin. XXX. 1.

DE M. PELLOUTIER. 238 uétone & Aurélius Victor disent quelue chose d'approchant. Le premier, ans la vie de l'Empereur Claude, Ture qu'il abolit entiérement la Region des Druïdes (3). Druidaruns eligionem apud Gallos dira immaniitis, & tantùm civibus sub Augusto inrdictam, penities absolvit. Le second. arlant du même Empereur, dit (4): ompressa per eum vitia, ac per Galliam Pruidarum famosa superstitiones. Ces uteurs différent de Pline sur deux rticles. D'un côté, ils attribuent à Empereur Claude les Edits qui fuent publiés contre les Druïdes. De autre, ils prétendent que cet Emereur se contenta d'abolir la Reliion, ou les fameuses superstitions es Druides. Je ne prétends pas conester les faits que ces Historiens asurent si positivement; & il me pa-

<sup>(3)</sup> Sucton. cap. XXV.

<sup>(4)</sup> Aur V. Cafar. cap. 4.

# 132 OBSERVATIONS

roît même bien facile de les concilier par rapport aux autres articles 1 fur lesquels ils ne sont pas d'accord, Mais les régles d'une bonne critique demandent affurément, que l'on donne aux passages de ces trois Auteurs un sens qui ne choque ni la vérité, ni la vraisemblance. Les Druïdes ont subsissé, & paroissent dans l'Histoire, long-tems après le régne des Empereurs Tibère & Claude. C'est, d'ailleurs, une chose sans exemple, que les Romains, en subjuguant une Nation, aient pensé à lui ôter sa Religion & ses Sacrificateurs. Il me paroît donc à propos de faire ici une réflexion, qui servira à déterminer le véritable sens du passage que j'examine.

Quoique les Romains aient fouvent immolé à leurs Dieux des victimes humaines, non-seulement sous les Consuls, mais encore sous les Empereurs, il faut avouer, cependant

# BE M. PELLOUTIER. 233

lant, qu'ils ne le faisoient que dans les cas extraordinaires, où le Sénat toit obligé, malgré lui, de condesendre aux instances des Pontifes & l'une foule de Superstitieux qui ne tessoient de crier que le seul moyen le sauver la République du danger sminent dont elle paroissoit menaée, c'étoit de consulter les Livres le la Sybille, & d'offrir les facrifices qui étoient ordonnés dans ces Livres. Ces cas, tout extraordinaires, n'empêchoient pas que le Sénat ne désapprouvât la cruelle superstition l'immoler des hommes, & qu'il ne sit de sages réglemens pour l'abolir, non-seulement à Rome, mais aussi dans toutes les Provinces qui dépendoient de la République. On en voit une preuve dans la Fête que les Romains célebroient tous les ans à l'honneur du Pere Dis, & pendant laquelle ils jettoient dans le Tibre trente hommes de paille en la place

## 234 OBSERVATIONS

de trente vieillards qu'on précipitoit autrefois tout vivans. Pline fait aussi mention d'un Arrêt du Sénat. publié l'an 657 de Rome (5), par lequel il étoit défendu d'immoler des hommes à la Divinité. Comme cet Edit fut donné dans un tems où la possession de la Gaule Narbonnoisse venoit d'être assurée à la République par les victoires de Marius, & par la défaite des Barbares qui avoient ravagé cette Province pendant plusieurs années, il y a toute apparence qu'il regardoit fur-tout les Gaulois, qui offroient publiquement à leurs Dieux de semblables sacrifices. Quoi qu'il en soit, il paroît, par un passage de Plutarque, que le Sénat avoit grand soin de rechercher & de punir ceux qui contrevenoient à l'Edit dont je viens de parler. Le passage porte (6) que « les

<sup>(5)</sup> Plin. abi fupra.

<sup>(6)</sup> Plut. Quæft. Cent. Tom, II. p. 283.

# DE M. PELLOUTIER. 235

Romains ayant été informés que les Blétonnésiens, qui étoient des Barbares, avoient immolé un homme aux Dieux, firent venir à Rome les Magistrats de ces Barbares pour les en punir. Ceux-ci ayant prouvé qu'ils avoient suivi en cela une ancienne coutume, surent renvoyés absous, mais il leur sut désendu de pratiquer la même chose dans la suite.»

Je ne m'éloignerai pas beaucoup e mon sujet, en faisant ici une ourte digression sur les Bléconésiens ont parle Plutarque. Ce mot semble diquer les Habitans d'une île nomée Blécon. Mais, comme dans aucun es anciens Géographes, on ne troupoint d'île de ce nom, je serois rt tenté de substituer ici le mot de retannessii, qui désigneroit les Insusires ou les Habitans de la Granderetagne. Essectivement, il est confint que les Bretons, ayant été mal

# 236 OBSERVATIONS

soumis par Jules-César, continuerent toujours d'offrir à leurs Dieux des victimes humaines comme ils l'avoient fait par le passé. Mais il est, en même tems, très-vraisemblable qu'après que l'Empereur Claude eût fubjugué l'Angleterre, & mis de bonnes garnisons dans le Pays, le Sénat jugea à propos de soumettre cette nouvelle Province au Sénatus-Consulte dont je viens de faire mention. Quelque vraisemblable que soit cet conjecture, je suis pourtant obligé d'y renoncer, parce je ne faurois la foutenir, fans tomber, avec le P. Hardouin, dans un anachronisme de près de deux siécles.

Plutarque, après avoir parlé de la défense faite aux Blétonnéssens, ajoute (7) que « peu d'années aupa-» ravant, les Romains eux-mêmes » n'avoient pas laissé d'enterrer vi-

<sup>(7)</sup> Plut. ubi fuprà.

"vans deux Grecs & deux Gaulois, » favoir un homme & une femme wde chaque Nation, & cela après » avoir consulté les Livres de la Sy-» bille, à l'occasion de la mort d'une » Vestale, nommée Heloca, qui avoit Ȏté tuée par la foudre, & de l'inwceste commis par trois autres Ves-» tales, Emylia, Licinia & Martia, » qui avoient été corrompues par un » Chevalier étranger, nommé Busé-» rius. » Le P. Hardouin prétend (8) que tout cela s'étoit passé du tems de Néron. Mais les raisons sur lesquelles il appuye son sentiment ne sont d'aucun poids, ou plutôt elles font renversées par une preuve démonstrative.

19. Il fait dire à Plutarque que ces choses s'étoient passées peu d'années avant le tems où il écrivoit, aulieu que Plutarque dit clairement & for-

<sup>(8)</sup> Harduin, ad Plin. XXVIII. cap. 2. pag. 557.

# 238 OBSERVATIONS

mellement que les Romains qui défendirent aux Blétonnésiens d'immoler des victimes humaines, n'avoient pas laissé de pratiquer la même chose peu d'années auparavant.

2°. Le l'ere se sonde (9) sur un passage de Pline, qui porte « qu'il "n'y avoit pas long-tems que l'on » avoit enterré un Grec & une Grec-» que dans le marché aux bœufs, & » que ces facrifices étoient en quel-» que manière autorisés par les bons » succès que les Romains avoient » eus pendant 830 ans. » Il est vrai que l'an 830 de Rome, qui est l'année où Pline écrivoit, tombe sur la fin du régne de Vespasien, mort l'an 832 de Rome, & de notre Ere 79. Mais Pline ne parle ici que d'un Grec & d'une Grecque. Il ne dit pas que ce sacrifice eût été offert à l'occasion d'un inceste commis par des Vestales,

<sup>(9)</sup> Ubi suprà.

& Suétone (10) remarque même expressément que Vespassen & Tite négligerent de punir l'impudicité de

ces Vierges.

C. Land Committee of the Committee of th

3°. Enfin, ce qui est décisif, Tite-Live, dans l'un de ses Livres, qui est perdu, & dont nous n'avons plus que les Sommaires, rapporte la condamnation des Vestales Emylia, Licinia & Martia, au Consulat de C. Portius, qui tombe sur l'an 640 de Rome. Les Blétonnésiens ne sauroient donc être les Habitans de la Grande-Bretagne, dans laquelle les Romains ne pafferent qu'environ soixante ans après, savoir l'an 699 de Rome. Le P. Hardouin s'est aussi trompé, en placant sous le régne de Vespasien des événemens antérieurs de près de 200 ans. Les trois Vestales qu'on vient de nommer, furent convainques & condamnées l'an de Rome

<sup>(10)</sup> Sucton. Domit. cap. 8.

les Magistrats des Blétonnésie avoient immolé un homme Dieux, & qu'on leur défendifrir à l'avenir de semblables sices. Comme l'Edit du Sénat terdisoit ces barbares sacrissic publié l'an 657 de Rome, je su trompé s'il ne sût pas donné à sion de ces Blétonnésiens qui ét selon les apparences, un Peup Gaule Narbonnoise, ou si l'on les Habitans d'une île vois cette Province.

Pour revenir à mon sujet, j' qu'on ne me contestera pas q

# ales-César (11) commandoit en Esagne, où il avoit été envoyé en ualité de Prêteur, il abolit cette ruelle superstition à Gades, où elle voit été apportée par les Phéniiens, & où elle s'étoit conservée usqu'à son tems. Il ne faut pas douer qu'il n'ait donné dans la suite de emblables ordres dans les Gaules pu'il avoit conquises, & dont il garda le Gouvernement près de dix ins. Lucain (12) l'insinue assez claiement, puisqu'il dit aux Druïdes m'ils avoient renouvellé pendant

té obligés d'interrompre après la conquête des Gaules. Il est vrai qu'Auguste n'avoit d'abord désendu qu'aux seuls Bourgeois (13) Romains

les guerres civiles des Romains, les barbares cérémonies qu'ils avoient

<sup>(11)</sup> Cicer. pro Balbo cap. 8.

<sup>(12)</sup> Lucan. I. v. 450. 451.

<sup>(12)</sup> Il falloit dite que Citoyens Romaige. Il

# 242 OBSERVATIONS

de prendre part aux cruelles céré nies que les Gaulois pratiquo (14), mais il me paroît très-vrait blable qu'il rendit ensuite cette fense générale, & qu'il abolit le crifices humains dans toute l'é due de l'Empire. Sans cela, il se difficile de comprendre que des toriens qui ont écrit peu après mort d'Auguste, eussent pû parle ces facrifices comme d'une super tion qui étoit abolie dans les Gaul ou qui ne s'y pratiquoit au mo que fort secrettement. Strabon (1 par exemple, qui publia sa Géos phie vers le commencement du rés de Tibère, après avoir parlé de coutume qu'avoient les Gaulois clouer aux portes des Villes les té des ennemis qu'ils avoient tués à

y a une grande différence entre le Ci proprement dit, & le Bourgeois.

<sup>(14)</sup> Sueton in Claud. cap. 25.

<sup>(15)</sup> Stab. IV. 198,

# erre, ajoute: « Les Romains ont ependant fait quitter aux Gaulois ette barbarie, & les ont défabusés es facrifices & des divinations qui le s'accordent pas avec nos coumes.» Pomponius Méla (16), qui roit sous Tibère, ou pour le plus d sous Néron, dit aussi que « les faulois sont des Peuples fiers qui

a plus excellente victime que l'on puisse offrir aux Dieux. » Il ajoute e, « quoique cette barbare superse ition soit abolie, il en reste pourant quelque traces. Ils ne sont pas mourir, à la vérité, les hommes, mais ils les sont au moins approcher de l'Autel, & leur versent du vin sur la tête. » Pline (17) qui écrioit sur la fin de l'Empire de Vespas

int autrefois poussé la férocité jusju'à se persuader que l'homme est

<sup>(16)</sup> Pompon: Mela lib. III cap. 2. p. 73.

<sup>(17)</sup> Plin. VII. c.p. p. 6.

pasien, reconnoit aussi que l'on n'e froit plus dans les Gaules de victin humaines. « Il n'y a pas long-ten » dit-il, que les Peuples qui sont : » delà des Alpes, avoient encore » coutume d'immoler des homm » Les Romains, dit-il ailleurs (18 » ont rendu aux Genre-humain » service inestimable, en abolissa » cette horrible superstition, qui f » foit regarder le facrifice d'un ho » me comme la chose du monde » plus facrée.» Enfin, Solin (19), c a écrit après le régne d'Alexanc Mammée, reconnoît, à la vérit qu'on accusoit les Gaulois d'offris leurs Dieux des victimes humaine mais il avertit, en même tems, qu n'oseroit garantir la vérité du fait.

Voici donc qu'elle est ma concli Con. Les Romains n'eurent jams

<sup>(18)</sup> Id. lib. XXX. cap. 1. p. 728.

<sup>(19)</sup> Solin. cap. 34.

DE M. PELLOUTIER. 245 enfée d'ôter aux Gaulois, ni leur igion, ni leurs Druïdes. S'il en it autrement, les Druides & les vades ne paroîtroient pas dans stoire jusqu'au tems de Dioclé-1 & de Constantin le Grand (20). is le Sénat & ensuite les Empers défendirent, sous des peines ères, les divinations & les facris humains, parce que les Loix ne bonne politique le vouloient i, & que de pareils abus ne doit pas être tolérés dans une Soé bien réglée. Les divinations ent une imposture dont les Prêabusoient fort souvent pour trou-

e) (In seair, par exemple, que Dioclétien lasso t point d'aller à la chasse du san, parce qu'une Prophetesse Druide lui avoit t qu'il deviendroit Empereur quand il t tué un sanglier: eum Aprum occideris. La sétie s'accomplit lorsqu'il eût tué Arrius, Préset du Prétoire, qui, pour parvenir npire, avoit assassiné l'Empereur Numelon gendre. Vopiseus in Numeriana, cap. P. 793.

# 246 OBSERVATIONS

bler le repos de l'Etat, & elle ne voient ordinairement qu'à ren les Particuliers qui y ajoutoient de fausses craintes, ou de vaines e iances. Les facrifices humains étc une superstition barbate, & superstition faisoit perdre fort in lement à l'Etat une partie de fes jets. Par cette raison, l'an 65 Rome, le Sénat avoit aboli da Gaule Narbonnoise les sacrifices il est question. Ils furent aussi at insensiblement dans la Gaule, l'on appelloit barbare, & qui a été conquise par Jules César. M comme les Gaulois étoient fort à chés à leurs superstitions, & qu continuerent long-tems d'offrii fecret des victimes qu'il ne leur é plus permis d'immoler public ment, on fut obligé de renouve souvent les Edits qui avoient donnés sur ce sujet. Auguste n'a d'abord défendu qu'aux seuls L

# DE M. PELLOUTIER. 247 vis Romains de participer aux barres cérémonies des Gaulois. J'ai posé les raisons qui me font juger ie, fur la fin de son régne, il abolit : facrifices humains dans toute l'éidue de son Empire. Quoi qu'il en it . Tibère , successeur d'Auguste , spargna rien pour bannir cette surstition, tant des Gaules que de tte partie de l'Afrique, qui étoit umise à sa domination (21). L'Emreur Claude prit aussi la chose fort cœur. Il abolit, selon la remarque Aurélius Victor, les fameuses surstitions des Druïdes, ou, comme dit Suétone, la cruelle Religion es Gaulois, c'est-à-dire, la coutume offrir des victimes humaines. Malé tous ces soins, ce ne sut, dit usebe (22), que sous l'Empereur

<sup>(21)</sup> Tettull. Apol. cap. 4. (22) Eufeb. Præpar, Evang. lib. IV. cap. 15; g, 154.

### 248 OBSERVATIONS

Hadrien, que l'on cessa d'immoles des hommes.

Tous les Auteurs que je viens de citer, s'accordent à confirmer ma .Thèse. Ils parlent de l'abolition de facrifices humains, mais ils ne fon aucune mention de l'extirpation d la Secte des Druides. La seule diff culté qui reste, est celle qui se tir du passage de Pline, que j'ai cité a commencement de ce Discours. «Le » Gaulois, dit cet Historien, ont ét » entêtés de la fuperstition d'immo » ler des hommes, jusqu'à un ten » dont nos vieillards peuvent enco » se souvenir. Car on sait, au reste » que l'Empereur Tibère a extermi. » leurs Druides, & en général, tou » cette forte de Devins & de Méd » cins.» Cependant le même Auteu rapportant la manière dont on cue 10it le Gui de chêne, parle d Druïdes, comme de gens qui exi toient acquellement, & qui pré:

# DE M. PELLOUTIER, 249

doient au culte divin parmi les Gaulois (23) Un passage de Dion (24) Chryfostome prouve qu'ils conservoient encore leur autorité du tems de l'Empereur Trajan. Enfin, Ausone (25), qui a écrit depuis l'établissement du Christianisme dans les Gaules, parlant des Professeurs qui enseignoient dans l'école de Bordeaux, dit qu' Attius Patera étoit de la ráce des Druïdes, qu'il tiroit son origine du Temple de Bélénus, & qu'il portoit le nom de Patera, parce qu'il avoit été Ministre de ce Dieu. Il dit encore (26) que Phébitius avoit été Marguillier de Belénus, & qu'il étoit de la famille des Druides; ce. qui prouve que les Druides avoient conservé jusqu'alors l'intendance des Sanctuaires. Il faut donc néces-

<sup>(23)</sup> Plin. lib. XVI. cap 44. p. 312.

<sup>(24)</sup> Dio. lib. XLX. p. 538.

<sup>(25)</sup> Anfon. Profess. IV. p. 50.

<sup>(26)</sup> Ibid. Carm. X. p. 54.

### 250. OBSERVATIONS

fairement expliquer le passage de Pline dont il s'agit, d'une manière qui puisse concilier cet Auteur avec lui-même, & qui s'accorde d'ail leurs avec la vérité de l'Histoire. Vossius a cru résoudre la difficulté, en disant (27) qu'il n'est question dans ce passage que de la Ville de Rome, dont Tibère fit chasser les Druïdes, les Devins & les Médecins. Mais (y avoit-il des Druïdes à Rome? Au furplus), cette explication est combattue par les paroles mêmes de Pline, qui dit que les Gaulois ont été entêtés des divinations. de la magie & des facrifices humains jusqu'aux siécle où il vivoit, & qu'ils en sont revenus depuis que l'Empereur Tibère a exterminé leurs Druides, & en général cette sorte de Devins & de Médecins. Un pas-

<sup>(27)</sup> Vossius de Orig. & Progr. Idololatriz, lib. I. cap. 35. p. 135.

DE M. PELLOUTIER. 251 fage de Tertullien (28) explique clairement la chose. « Tibère, dit-il, » faisoit crucifier les Prêtres qui im-» moloient des victimes humaines. » Voilà le fait que Pline rapporte. Tibère n'abolit pas l'Ordre des Druïdes, mais il punissoit du dernier supplice les Druïdes, & en général, les Sacrificateurs & les Devins qui, contre la teneur des Edits, offroient des victimes humaines, se mêloient de divinations & de magie, se vantoient de prédire l'avenir, & de guérir les maladies par le moyen de ces belles Sciences.

Les Druïdes subsisferent donc dans les Gaules aussi long-tems que le Paganisme. Mais les choses changerent de face lorque la Religion Chrétienne commença à s'y établir. Le Peuple, instruit par de meilleurs Maîtres, abandonna ses Druïdes, & ne leur

<sup>(28)</sup> Tertull. Apol. cap. 4.

252 OBSERVATIONS, &c.

apporta plus les présens & les offrandes, d'où ils tiroient une partie de leur subsistance. Bientôt l'Eglise, soutenue du bras séculier, alla ruiner les Forêts consacrées, & les autres Sanctuaires des Gaulois. On publia des Edits rigoureux contre ceux qui alloient faire leurs prières dans les campagnes & dans les bois. On fit passer les Druides pour des Sorciers, qui tenoient des Assemblées nocturnes à l'honneur du Diable: on fournit, de cette manière, au faux zèle un prétexte pour les persécuter à toute outrance; & à la fin, la ruine du Paganisme dans les Gaules entraîna nécessairement celles des Druides.



Sur le tems où la Religion Chrétienne fut établie dans les Gaules, per M. DE CHINIAC.

PLUSIEURS Ecrivains ont traraillé sur une matière si digne d'être pprofondie; mais quelques savans que soient leurs ouvrages, il saut convenir qu'il reste bien des difficulés que je dois éclaircir, pour prourer le point le plus intéressant de 'Histoire que j'écris ('), savoir, que a soi en J. C. n'a été annoncée dans les Faules qu'au milieu du II. stècle.

Ceux qui ont entrepris de monrer que le Christianisme a été étasli dans les Gaules par les Disciples les Apôtres, dès le premier siècle, e sont engagés à défendre un grand nombre de traditions populaires, &

<sup>(\*)</sup> L'Histoire de l'Eglise Gallicane.

÷

à soutenir comme authentiques les pièces les plus méprifables & les moins dignes de foi. C'est sur ce sondement ruineux que quelques-uns ont prétendu que saint Paul, allant en Espagne, passa dans les Gaules, & laissa saint Crescent à Vienne, que saint Trophime sut envoyé à Arles par saint Pierre, que saint Philippe, Apôtre, & faint Luc, Evangéliste, nous ont prêché la foi, que faint Denis, faint Martial, faint Sixte, &c. ont reçu leur mission pour les Gaules de faint Pierre ou de faint Clément, & y ont établi, dès le premier siècle, des Eglises florissantes, Je vais discuter toutes ces traditions, & je me flatte de prouver que l'établissement de toutes ces Eglises dans le premier siécle, n'est pas mieux fondé que l'origine de nos Rois de la première race qu'on a fait remonter jusqu'à Francion, fils de Priam, ou selon d'autres, fils d'Hector, dont on a produit la filiation jusqu'aux

# DE M. DE CHINIAC, 235

derniers Rois de la seconde race. Si l'on m'accuse de combattre la gloire de la Patrie, je réponds ingénuement que l'Eglise Gallicane n'a pas besoin de faux titres de noblesse & d'antiquité. Les traditions ne sont honorables qu'autant qu'elles sont appuyées sur la vérité, « contre la-» quelle, felon la remarque de Ter-» tullien, ni l'espace des tems, ni » l'autorité des personnes, ni les pri-» viléges des Pays ne peuvent pres-" crire." De vel. virg. init. Je sais qu'il y a des Chrétiens sincères, mais trop crédules, à qui cet examen pourra ne pas plaire, mais, comme l'observe M. Fleury, « la vraie piété con-» fiste à aimer la vérité & la pureté » de la Religion, & à observer, avant » toutes choses, les préceptes mar-» qués expressément dans l'Ecriture, » Or, ajoute le même Historien, je » vois que faint Paul recommande 🤏 🤌 plusieurs fois à Tite & à Timothée

» d'éviter les fables; & qu'entre les » désordres des derniers tems, il pré-» dit que l'on se détournera de la vé-» rité pour s'appliquer à des fables: » je vois que les doctes fables ne sont » pas moins rejettées par St. Pierre, - que les contes des vieilles par faint » Paul; &, comme il condamne les » fables Judaïques, je crois qu'il au-» roit condamné les fables Chrétien-» nes; s'il y en eût eu dèslors. Que » diront à cela ceux que la timidité » rend si crédules? N'auront-ils point » de scrupule de mépriser une telle » autorité? Diront-ils que jamais il »n'y a eu des fables chez les Chré-» tiens? Il faudroit démentir toute »l'antiquité; & quand nous n'au-» rions que la légende Dorée de Jac-• ques Voragine, elle n'est que trop » suffisante. La donation de Constan-» tin n'est pas crue même à Rome. » La Papesse Jeanne, crue autrefois upar les Catholiques, est abandon-- née

née & réfutée par les Protestans. Baronius, sans doute, bon Catholique, a rejetté quantité d'écrits apocryphes, & de fables avancées par Métaphraste, & par plusieurs autres.... Les fables, dit encore l'illustre Historien, se découvrent tôt ou tard; & alors elles donnent occasion de se désier de tout, & de combattre les vérités les mieux établies. » I. Disc. sur l'Hist. Ecel. 1rt. V.

#### 'REMTERE PROPOSITION.

Les Gaules n'ont point reçu la foi des le premier siécle.

L'Auteur des Actes nous apprend que les Apôtres ne portoient le flameau de l'Evangile que dans les Pays à l'Esprit de Dieu les envoyoit. Joici ce que nous lisons au Chapitre L'I: Paul étant arrivé à Derbe & à Listre, rencontra un Disciple nommé Timothée ... Paul voulut qu'il

» vînt avec lui ... Lorfqu'ils eu » traversé la Phrygie & la Gala »le Saint-Esprit leur défendit d » noncer la parole de Dieu en I » Etant venus en Misie, ils se di, » soient à passer en Bithinie : r "l'Esprit de Jesus ne le leur per » pas. » ( . 1, 3, 6 & 7. ) Saint I nous apprend la même vérité, le qu'il écrit aux Romains : « Dieu » je sers par le culte intérieur de r » esprit dans l'Evangile de son F » m'est témoin que je me souvi » fans cesse de vous, lui demanc » continuellement dans mes priè » que si c'est sa volonté, il m'ou » enfin quelque voie favorable p » aller vers vous; car j'ai grand » fir de vous voir ... Je suis bien : » que vous fachiez que j'avois / » vent proposé de vous aller voir » mais j'en ai été empêché jusqu'à c » heure .... Ainsi pour ce qui est de m » je sais prêt de vous annoncer a

DE M. DE CHINIAC. 159 Evangile, à vous qui êtes à Rome. Rom. I. 9, 11, 13, 15.) » Il ne it donc pas juger sur de simples fons de convenance, que St. Pierre St. Paul étant à Rome uniquent occupés à la propagation de vangile, ayent fait annoncer la de J. C. aux Gaulois. Le zèle de faints Apôtres étoit grand; mais l'est pas une raison suffisante pour nclure avec le P. Longueval, ils l'on fait. Hist. de l'Egl. Gal. 1. 1. Differt. pag. 43. Examinons ic les preuves positives qu'on alue pour établir ce sentiment.

Le Traité de la vie & de la mort I. S. Philipp Saints, attribué à faint Isidore de n'a point prêville, porte que saint Philippe est dans les ules. On ne voit pas que cela ait connu dans les Gaules par ceux pouvoient mieux le savoir. Les toires Grecques & Latines que landus nous a données de faint

#### 260 Dissertation

Philippe, telles qu'elles soient. disent point qu'il ait jamais voy en Occident. Aussi Baronius que, dans le Traité attribué à: Isidore, il faut lire la Galatie, & les Gaules. Mais, sans s'arrêter conjecture de Baronius, qui n'es folide (1), il est certain que le T de la vie & de la mort est trop pleis fautes & de mensonges, pour-cr qu'il foit de faint Isidore de Sév. &, quand même il seroit de lui, ne feroit pas une autorité cons rable, ce Saint étant mort en En effet, de qui faint Isidore aur il appris que faint Philippe a prêché dans les Gaules, puisque! pice Sévere, Grégoire de Tours nos autres Ecrivains, plus anci

<sup>(1)</sup> L'Auteur du Trainé a certainement v parler des Gaules qui sont bornées par l'Ocis la Mer du Ponant, & non de la Galarie est bornée par le Pon-Euxin ou la Mer noi

DE M. BE CHINIAC. 261
que lui, n'en avoient jamais rien
sçu?

Saint Epiphane assure que « le mi- II. Nis. L » nistère de la parole de Dieu ayant » été confié à faint Luc, cet Evan-» géliste l'exerça dans la Dalmatie, » dans la Gaule, dans l'Italie & dans » la Macédoine, mais particuliére-» ment dans la Gaule, ainsi que saint » Paul l'atteste dans ses Epitres, de » quelques - uns de ses Disciples.» » Car, ajoute le saint Docteur, il ne » faut pas lire en Galatie, comme » quelques-uns l'ont cru faussement, » mais en Gaule. » Hæres. 51, p. 433. Il est évident que le sentiment de ce Pere n'est que fondé sur la leçon d'un texte de faint Paul, & qu'il n'avoit point d'autre connoissance de la prédication de saint Luc dans les Gaules. Il n'allegue, en effet, aucune raison pour son fentiment, & dit seulement qu'il faut lire dans St. Paul en Gaule, & non en Galacie, Je ferai voir bien-

tôt qu'il y a tout lieu de croire qu cette dernière leçon est la véritabl Et certes, le silence de tous les Hi toriens & de toutes les Eglises, se des Gaules, soit d'ailleurs, est pl que suffisant pour ne pas ajouter f à saint Epiphane, qui, en matiè d'Histoire, n'est point exact. Sulpi Sévere, & sept illustres Evêques France, dans le IVe. siécle, dise que Dieu avoit envoyé saint Mart dans les Gaules, afin qu'elles 1 fussent pas inférieures aux Pays c les Apôtres avoient prêché; ce qu fuppose visiblement que ni St. Paul ni faint Philippe, ni faint Luc, 1 aucun Apôtre, n'y ont point port la Foi. « Car, pour ce que quelque » uns objectent, dit M. de Tillemon » que, felon l'Ecriture & la Trad » tion, l'Evangile avoit été port » par les Apôtres dans toute la terre » dès devant la ruine de Jérufalem » tout ce qu'ils peuvent alléguer n'

# DE M. DE CHINIAC. 263

» pas empêché St. Augustin de croire » qu'elle n'avoit été portée que, de » fon tems, dans diverses Nations de » l'Afrique, ou qu'elle n'avoit pas » même encore été prêchée (dans \* quelques-unes. ) Saint Frumence » l'établit dans l'Ethiopie au IVe. sié-» cle.... L'histoire nous assure que eles Goths & les autres Barbares » du Nord n'ont eu la Foi que du » tems de Valérien, & que l'Iberie »la recut fous Constantin, par le » moyen d'une servante. » Mém. Eccl. tom. IV. pag. 440. Saint Paul, dans son Epitre aux Romains, écrite vers l'an 58, dit aussi que « la voix des » Prédicateurs de l'Evangile a reten-» ti par tout: la terre, & leur parole » s'est fait entendre jusqu'aux extrê-» mités du monde.» Rom. X. 18. Mais il faut, sans doute, l'expliquer des Pays où Dieu avoit ordonné que les Apôtres prêcheroient l'Evangile; car depuis ils parcoururent différentes

Contrées où ils n'avoient pas pe tré jusqu'alors, parce qu'ils voient point encore reçu l'ordre aller. Act. XI, 12. XVI. 6, 7.

II. Ni S.

III. Saint Chryfostome, faint phane, faint Jérôme & quelques tres Peres difent que faint Paul : prêcher en Espagne. Delà on clut que l'Apôtre passa par les Ga & qu'il laissa faint Trophime à A Sergius Paulus à Narbonne, & Crescent à Vienne. Il est assez bable que faint Paul n'a jamais en Espagne. Le Pape Gélase l'a formellement (1); & c'est, doute, une chose considérable,q ne trouve en Espagne aucun ve un peu fondé de la prédicatio saint Paul (2): car ce qu'en d quelques nouveaux Espagnols mérite pas qu'on y fasse atteni

<sup>(1)</sup> Concil. Lab. Tom. IV. p. 253.

<sup>(2)</sup> Estius in Rom. XV. 28. p. 179.

DE M. DE CHINIAC. 265 , en effet, nous voyons bien que nt Paul se propose d'aller en Esgne (3); mais nous n'avons aune preuve qu'il ait fuivi ce dessein. ii nous assurera que dans cette casion, comme dans plusieurs aus, l'Esprit de Dieu (4) ne le fit pas inger de sentiment? Ce qui paroît tain, c'est que dans les Epîtres ites de Rome, où saint Paul ne voit d'abord faire aucun séjour : æteriens videam vos..., l'Apôtre parle plus d'aller en Espagne, mais lit toujours qu'il desire, & qu'il sère de retourner promptement en ient, attendant seulement que nt Timothée le fût venu joindre, urvu même qu'il vînt bientôt (5); ce i suppose qu'il partiroit avant son ivée, s'il tardoit à venir, Saint hanase qu'on allégue, pour prou-

<sup>2&#</sup>x27; Rom. XV. 28.

<sup>4)</sup> Act. XVI. 6. 7.

<sup>5;</sup> Hebr XIII. 23.

266 DISSERTA ver que saint Paul a gne, dit seulement qu tout prêt d'y aller, un de même de faint C lem. Il y a toute app autres Peres n'en fav tage, & que, quoi plus affirmativemen fait que sur ce que sa même aux Romains quand même on acc Paul a annoncé la fo ne s'en suivroit poi eût passé par les Ga dit aux Romains qu allant en Espagne, ma connoître la route c de prendre, il ne d'envie d'aller dans P. Longueval a dor fondement, « qu'il » qu'il y alla par le g

<sup>(6)</sup> Athan. ad Dracont.

DE M. DE CHINIAC. 267

conduit d'Italie en Espagne, c'està-dire, par la Gaule. » Hist. Gal.
om. I. Dissere. p. 45. On sait comsien les voyages de terre étoient
sutresois pénibles & longs. D'aileurs, saint Paul en allant de Rome
en Espagne par les Gaules, auroit sait
leux sois plus de chemin, que s'il
s'étoit embarqué directement pour
l'Espagne. Je pense donc qu'il faulroit des témoignages positifs pour
se persuader que saint Paul ait pris
le chemin des Gaules pour aller en
Espagne.

IV. Saint Paul écrivant sa seconle Epitre à Timothée, en l'an 65, cui mande entre autres choses, que Crescent étoit allé ε'ις Γαλατίαν. L'ambiguité de ce mot, que l'on peut expliquer de nos Gaules, ou le la Galatie, Province de l'Asse Vineure (1), cause de la difficulté

<sup>(1)</sup> La Galarie étoit anciennement une grande contrée de l'Asse Mineure. Ce Pays

parmi les Interprétes. L l'ont entendu affez univer des Gaules. Eusébe dans toire Ecclésiastique, dit q passage, saint Paul témois envoyéS. Crescentdans les

prit fon nom des Gaulois, qui, brûlé la Ville de Rome, allèren parmi les Grecs qui l'habitoient toient le nom de Phrygiens & de Le nom de Gaulois vient du mot quelques Celtes qui s'étoient déta de leur Nation, pour passer les A de l'Italie, prirent pour marquer c été chassés de leurs anciennes de qu'ils s'en étoient exilés volontaire en Tudesque signifie un Voyageur ger. Les Romains conserverent le m l'altérer. & donnerent aux Celtes Gaulois, & à leur Pays le nom de sar atteste au commencement de se taires, que ceux que les Romains Gaulois, se nommoient Celces dans 1 Les Grecs, pour donner au mot G. minaison conforme au génie de le le changèrent en celui de Galases. A nèrent le nom de Galacie à la Phrygiens & des Paphlagoniens qu ou Gaulois étoient venus habiter.

(2) Lib. 3. cap. 4 p. 74.

### DE M. DE CHINIAC. 269

τας Γαλλιας. On a vu que faint piphane assure même que ceux i l'entendent de la Galatie se pmpent. Mais saint Irenée, plus cien qu'eux, & mieux instruit

l'ancienne Tradition de l'Ese des Gaules, lit Galatiam, la alatie (3). Théodoret, faint Chrytôme & l'Ambrofiaster lisent conmment eic Sadatiav. On ne troupoint que notre Vulgate Latine : jamais lu autrement. Le Nouau Testament d'Oxfort, qui a uisé les recherches sur cette maere, ne marque point qu'aucun anuscrit porte εις Γαλλίαν. » Il y a lonc tout lieu de croire, observe A de Tillemont, que c'est le véitable Texte de faint Paul, comne le soutient le Pere Petau contre faint Epiphane, & par conséquent que ἐις Γαλλίας est une

<sup>3)</sup> Lib. III. cap. 14. p. 271.

### 270 Dissertation

» pure faute (de Copiste,) laquelle » aura jetté Eusebe dans l'erreur, » & l'autorité d'Eusebe y aura en- » suite entraîné les autres (4) «. Il est, en esset, assez naturel de l'entendre de la Galatie, qui étoit bien plus connue que les Gaulès de saint Timothée. D'ailleurs, si saint Paul avoit voulu marquer les Gaules, il auroit sans doute ajouté trèv d'utient, ou il auroit mis trèv Kedtient, ou rac, ou quelqu'autre terme qui les distinguât de la Galatie: car cette contrée de l'Asse Mineure n'avoit point d'autre nom que ele saatia.

Le Pere Longueval a lui-même fenti la difficulté de foutenir le ε ξε Γαλλίας d'Eusebe, & même de prétendre qu'il faut lire dans saint Paul les Gaules au lieu de la Galatie. » il » ne s'agit pas de sçavoir, dit cet » Historien, si saint Epiphane a eu

<sup>(4)</sup> Mémoir. Ecclés. Tom. I. p. 615.

DE M. DE CHINIAC. 271 raison de lire dans le texte de saint Paul, en Gaule, au lieu d'en Galatie: il nous suffit qu'il ait cru qu'on devoit lire de la forte, pour ètre en droit d'en conclure qu'il passoit alors pour constant que aint Crescent avoit prêché la Foi dans la Gaule . . . Nous croyons devoir nous rendre à l'autorité de aint Epiphane. Il siéroit mal à des Ecrivains François de combattre e que des Auteurs Grecs, des Saints Peres respectables par leur intiquité & leur érudition, ont vancé de glorieux à l'Eglise Galicane (1) « On n'admirera pas is doute dans ce raisonnement la ogique du Pere Longueval. Si le itiment de saint Epiphane sur un t de cette nature, n'a d'autre fonadement qu'une erreur de Co-

<sup>1)</sup> Histoire Gallic. Tom. I, Dissert.

piste, quelle créance y devonsnous donner? Le Pere Longueval avoit-il oublié qu'il venoit d'avouer » qu'une Eglise si illustre ( que la » nôtre ) n'avoit pas besoin de faux » Titres de Noblesse «? Je voudrois volontiers qu'il me fût permis de me rendre à l'autorité de saint Epiphane; je desirerois que la tradition de l'Eglise de France ne sût pas contraire » à ce que des Auteurs » Grecs, des Saints Peres respecta-» bles par leur antiquité & leur éru-» dition, ont avancé de glorieux à » l'Eglise Gallicane «. Mais, comme le remarque M. Fleury, » fans man-» quer de respect pour les tradi-» tions, on peut examiner celles » qui sont dignes de créance : on le » doit même, sous peine de manquer » de respect aux vraies, en y en » mêlant de fausses (2) «. Or nos Historiens les plus anciens, mieux

<sup>(2)</sup> I. Dife. fur l'Histoire Eccles. art, Y.

DE M. DE CHINIAC. 273 instruits que les Grecs de la Tradition des Eglises des Gaules, ne font aucune mention de faint Crescent. Adon, Archevêque de Vienne au IX. siécle, est le premier qui en parle, & l'exposé du systême de cet Ecrivain suffit seul pour le détruire. D'un côté il avoue que saint ' Crescent avoit été ordonné Evêque de la Galatie, & par-là il ruine l'interprétation qu'Eusebe & saint Epiphane donne au mot Γαλατία: d'un autre côté, il veut, sans aucune preuve, que faint Crescent eut quitté son Eglise pour aller planter la Foi à Vienne. Ce système étoit nouveau; aussi Adon ne put perfuader fon opinion à fon Eglise, qui, il y a deux siécles, ne mettoit point encore faint Crescent dans ses Litanies, n'en faisoit qu'une simple Mémoire dans son Office; ajoutons qu'il ne se trouvoit, dans le Diocèse de Vienne, aucune Eglise ni au-

cun ancien monument de ce Saint. Dans le nouveau Bréviaire de Vienne, on n'en fait qu'un simple Office, fans Lecon; & on lui donne le titre d'Apôtre, mais non celui d'Evêque de Vienne, comme l'on fait à tous ceux qui font reconnus pour Fondateurs des Eglises. Il est, en effet, certain que dans le Ve. siécle, n'avoit aucune connoissance que faint Crescent, Disciple de saint Paul, eût fondé l'Eglise de Vienne, puisqu'il n'en est point parlé dans la dispute qui s'éleva entre cette Eglise & celle d'Arles touchant le droit de Métropole.

is. TreV. Saint Trophime, étoit Gentil,

de S. natif d'Ephèse. Il suivit saint Paul
dans le voyage qu'il fit de Corinthe à Jérusalem en l'an 58 (Act. xxi.
19.) Long-tems après, & environ
l'an 64, saint Paul passant à Milet,
y laissa saint Trophime malade, ce
qu'il manda à S. Timothée vers le

DE M. DE CHINIAC. 275 nilieu de l'an 65, peu de tems avant a mort ( 11. Timoth. IV. 20 ). Cela uffit pour montrer que saint Paul, upposé qu'il ait fait le voyage d'Esagne & qu'il ait passé par les Gaues, n'a pu le laisser à Arles en 63, omme Adon l'a avancé, & même jue saint Trophime n'a pu être ataché à l'Eglise d'Arles du vivant e saint Pierre & de saint Paul. Il audroit donc, pour prétendre qu'il r eût eu un faint Trophime envoyé Arles par saint Pierre, qu'on pût listinguer un autre saint Trophime. Disciple de saint Pierre & de saint 'aul, de celui que saint Paul avoit aissé à Milet : c'est ce que personne l'a encore prétendu. Cependant le 'ere Longueval foutient la Mission e faint Trophime à Arles, & assue que » nous avons pour garant de ce fait, une Tradition si ancienne, & si universellement reçue, qu'on ne pourroit la contredire sans té-

## 276 Dissertation

» mérité (1) «. Pour prouver cette Tradition, le Pere Longueval allégue 1°. Que c'est sur ce principe que le Pape saint Zosime fonde les Privilèges qu'il accorde à l'Eglise d'Arles. 2°. Que c'est le motif de la Requête que les Evêques de la Province d'Arles présenterent à saint Léon, pour le supplier de rendre à cette Métropole les privilèges qu'il lui avoit ôtés. » Si S. Trophime d'Ar-» les n'avoit reçu sa mission qu'au » milieu du troisiéme siécle, observe » cette Historien, auroit-on pu igno-» rer ce fait à Rome & dans la Gaule » vers le milieu du V., siécle? Où » ces Evêques auroient-ils pu s'ex-» primer comme ils font ? Peut- on " supposer qu'ils ignorassent qu'il y » avoit à Lyon & à Vienne, dès le » fecond siécle, une Chrétienté » nombreuse, qui avoit donné à l'E-

<sup>(</sup>τ) Hift. de l'Egl. Gall. Tom. I. Differt'

### DE M: DE CHINIAC. 277

» glise de si illustres Martyrs? Ainsi » soutenant que l'Eglise d'Arles est » plus ancienne (1), ils prétendent » qu'elle a été sondée dès le premier » siécle «.

Il seroit trop long de prouver que la tradition de l'Apostolat de saint Trophime, sondé sur la Lettre du Pape Zosime, & sur la Requête des Evêques de Provence, ne mérite aucune attention. Je renvoye à M. de Tillemont (2) qui l'a prouvé démonstrativement. » Ce que nous » concluons de tout ceci, dit ce » judicieux Ecrivain, c'est que la » Mission de saint Trophime par les

<sup>(1)</sup> Si le P. Longueval étoit conséquent dans son système, il se seroit convaincu que la prétention des Evêques de Provence étoit visiblement fausse, puisqu'ils disoient que leur Eglise étoit plus ancienne que celle d'Arles: Car il y avoit à Vienne, selon le P. Longueval, une Eglise fondée par Crescent, dans le même tems que S. Trophime avoit établi celle d'Arles.

<sup>(2)</sup> Mémoir. Ecclés. Tom. IV. p. 704-708.

» Apôtres & par faint Pierre, » tant fondée que sur des Aut » qui ne l'avancent que pour sc » nir une prétention que l'on » assurer être insoutenable, & » laquelle M. de Marca avoue » Patrocle (3) avoit surpris Zo » par ses mensonges, obreptum » simo per falsam Patrocli sugge » nem, il n'y a guères lieu de » vouloir arrêter contre le tés » gnage de saint Grégoire de To » qui n'avoit nul intérêt en c » que celui de la vérité, & co y l'honneur de l'Eglise Gallica qui feroit coupable d'une t » grande ingratitude envers f

<sup>(3)</sup> Patrocle avoit fait chasser du Siége les Eros, qui en étoit le légitime Evê pour se faire mettre en sa place par la se du Général Constance. Sa conduite dans piscopat répondit à son instrusion, puis vendit même des Evêchés. Dieu le puni ses sourberies & de ses attentats, en per tant qu'il set massacré.

DE M. DE CHINIAC. 279 » Trophime de ne le pas honorer » comme son Apôtre, s'il est vrai » qu'elle ait reçu la Foi par son » moyen. Le Pere Quesnel (4) ne » regarde cette antiquité attribuée à » faint Trophime, que comme une » chose très-fausse «. Aussi saint Léon répondant à la Requête des Evêques de Provence les contredit en ce qu'ils avoient supposé faussement que » l'Evêque d'Arles, en consi-» dération de faint Trophime avoit » toujours regardé comme une partie » de sa sollicitude Pastorale, les Or-» dinations de la Province de Vien-» ne, aussi-bien que celles des trois » Provinces (les deux Narbonnoi-

<sup>(4)</sup> On verra par la suite de cette Histoire, que le P. Longueval se glorisse de n'être jamais du sentiment du P. Quesnel. Pour moi, je pense, avec M. de Tillemont, qu'il est du devoir d'un Historien de prendre la vérité par tout où elle se trouve. Un Chrétien ne doit jamais haïr les hommes, mais se garantir de leurs erreurs.

» fes & les Alpes maritimes) «. C'ef pourquoi ce Pape déclare qu'il a bien examiné toutes les choses de part & d'autre, qu'il a trouvé que les Villes de Vienne & d'Arles ayant toutes deux été très-célébres dans la même Province, l'avoient alternativement emporté l'une sur l'autre (5) pour la prééminence Ecclésiastique, felon les tems & les rencontres différentes; & qu'ainsi il est raisonnable de partager la Province, & de laisser à Vienne les Evêchés de Valence, de Tarentaise, de Genéve & de Grenoble. Les efforts qu'ont fait dans la fuite les Evêques d'Arles pour se relever de cette Sentence, n'ont servi qu'à la faire confirmer de plus en plus, si ce n'est

<sup>(5)</sup> S. Leon bien persuadé que la mission de Trophime par S. Pierre, étoit une pure invention des Evêques d'Arles, écarre cette chimère & n'en fait point le fondement de leurs prétogatives.

qu'on a encore retranché Die & Viviers de la Province d'Arles pour les ajouter à celle de Vienne.

Il est (pourtant) difficile, obferve le Pere Longueval, de se persuader que saint Pierre & saint Paul » étant à Rome uniquement occu-» pés à la propagation de l'Evan-» gile, aient négligé de le saire an-» noncer à une Nation aussi illustre » & aussi voisine de l'Italie que l'é-» toient les Gaulois. Le zèle de ces » saints Apôtres est une raison sussi-» sante de se persuader qu'ils l'au-» ront sait «.

J'ai déja répondu à cette objection. Les Apôtres n'ont sans doute pas négligé d'annoncer l'Evangile dans les dissérens pays où Dieu leur a permis d'entrer; mais nous n'avons point de preuves que Dieu ait voulu que les Apôtres portassent eux-mêmes le slambeau de la Foi dans les Gaules. Saint Marc prêche

Tome VI. A a

lui. Les Apôtres n'ont donc des Ouvriers Evangéliques les lieux qui leur étoient par le Saint-Esprit, & ju qu'on nous fasse connoîtr lonté divine, à l'égard des il ne nous est point permis c foi à des conjectures humai peuvent se trouver oppo décrets de l'Eternel qui fait corde à qui il lui plaît: Cujus seretur, & quem vult indurat IX. 18.) a Si l'Eglise Gallica » serve M. de Tillemont (1) » sert des Martyrs à J. C. «

DE M. DE CHINIAC. 283

» de ceux qu'elle lui a rendus, après » les avoir reçus de lui. » Nous pouvons certainement dire la même chose des premiers Apôtres de notre Eglise: ils lui ont acquis une gloire qui ne peut périr qu'avec les siécles.

VI. Le Médecin Chifflet, dans son VI. Nis. Lin. Histoire de Besançon, veut que St. Lin ait apporté la Foi à Besançon (2).

Nous apprenons, au contraire, de saint Irenée que saint Pierre & saint

Paul ayant sondé l'Eglise de Rome, en consierent le gouvernement à St.

Lin (3). Ce Pontise auroit-il quitté

l'administration de l'Eglise de Rome pour venir prêcher la soi aux Francs
Comtois? Chifflet donne pour toute preuve de son sentiment, que l'Eglise de Besançon n'honore point d'autre saint Lin. Cela est certain; mais il est vrai encore qu'elle ne l'ho-

<sup>(2)</sup> Vefontio, Tom. II. p. 11-13.

<sup>(3)</sup> Iren. lib. III. cap. 3. p. 232.

284 DISSERTATIO nore que comme beaucou Eglises, & qu'elle ne dit ment dans fon office qu'il: Apôtre. D'ailleurs, le m vain met pour second E Besançon un saint Maxin donné vers l'an 285, pa Caïus. Il auroit donc dû pro saint Lin avoit gouverné Befançon pendant près de cles & demi, ou nous dire il ne s'est point donné de S pourquoi il n'y a point eu à Besançon jusques vers l'

II. S. Maral n'est :s Gaules.

oint venu, place la mission de saint N ans le pre- le premier siécle. Nous a rêcher dans grande vie de cet Apôtre c sin, sous le nom de saint nien, fon Compagnon, même chose; elle est app les deux Lettres qu'on a fous le nom du Saint. Il que la Vie & les Lettres «

VII. Le Calendrier de

DE M. DE CHINIAC. 285 briquées par des Ecrivains qui ont cherché à en imposer; la vie a été écrite sur la fin du X. siécle, & les Lettres environ cent ans après (1). Ce n'est, en effet, que sous le régne de Philippe I, qu'on a commencé à prétendre que St. Martial étoit venu dans les Gaules sur la fin du I. siécle. On peut voir ce que dit sur ce fujet M. des Cordes, Chanoine de Limoges (2). Ce Savant étoit cerainement très-zèlé pour la gloire du Limousin sa Patrie: je ne le suis pas moins que lui; mais au lieu d'honorer une Eglise, c'est la dégrader, que de lui donner une origine fabuleuse.

VIII. Flodoard, Historien du X. vIII. Ni s. siècle, dans son Histoire des Evêques Reims. de Reims, Liv. I, c. 3. p. 11. dit que saint Pierre envoya exprès St. Sixte

<sup>(1)</sup> Voyez Dubosquet, Hist. Gallic. lib. I. cap. 23. p. 44. 45.

<sup>(2)</sup> Voyez Dubosquet, Histor, Gallie. pag. 50-66.

à Reims pour y enseigner la parole de Dieu. Cependant les Actes mêmes de faint Sixte de Reims disent qu'il ne vint dans les Gaules que fous Dioclétien & Maximien, c'est-àdire, vers l'an 287. Hincmar, célèbre Archevêque de Reims, plus ancien que Flodoard, dit (3) que St. Sixte de Reims fut envoyé en France par le Pape Sixte, sans exprimer si c'est par le premier, vers 120, ou par le fecond, vers 258. M. du Bosquet l'entend du second (4). Cela est conforme aux Actes du Saint, & il y a peu d'exemples que les propres hiftoires des Saints les mettent dans un tems postérieur à celui où ils ont vêcu.

IX. Ni S. Taurin d'Evreux.

IX. Les Actes de St. Taurin disent qu'il a été envoyé en France avec saint Denis, par saint Clément. Mais

(4) Hift. Gallic, lib. I. cap. 3. p. 55. 56.

<sup>(3)</sup> Hinem. Oper. 32. cap. 16. Tom. II. pag. 431.

cette pièce est toute composée d'événemens sabuleux & mal couss. On y lit que saint Taurin informa le Pape Sixte du jour de sa mort, sans dire quel étoit ce Sixte. On y voit encore que ce Saint étoit srere de saint Gaugeric, Evêque de Cambrai, & celui-ci n'a vêcu que sur la fin du VI:. siécle (5).

X. Une vie de faint Julien, qu'on X. Ni S. Jucroit avoir été composée sous l'E-vêque Aldric, vers l'an 850, dit qu'il a été envoyé par Saint Clément avec St. Denis de Paris. Cette Histoire est, comme presque toutes les vies de Saints, remplie de fables. On y voit que faint Julien n'étoit mort que six cens ans auparavant (6). Il ne mourut donc, selon cette Histoire, que vers l'an 290, & par conséquent il n'avoit point été en-

<sup>(5)</sup> Gallia Christ. Tom. I. p. 233.

<sup>(6)</sup> Voyez Mabillon, Analect. Tom. III. pag. 60.

voyé dans les Gaules par saint Clément. D'ailleurs, je ferai voir que saint Denis, avec qui l'on prétend que saint Julien étoit venu, ne prêcha dans les Gaules que vers l'an 250. Ensin, à la tête même de la méchante histoire de saint Julien, on lit ces mots: Qui fuit tempore Decii, & Nervæ ac Trajani Imperatorum, &c. Ce Decii qui s'accorde si mal avec le tems de Nerva & de Trajan, pourroit bien être un reste de la plus ancienne tradition de l'Eglise du Mans.

XI. Grégoire de Tours assure (1)
trope de Sainque saint Eutrope a été martyrisé, &
qu'on tenoit qu'il avoit été envoyé
par saint Clément. M. du Bosquet
croit que se nom de saint Clément
a pu être ajouté en cet endroit au
texte de Grégoire de Tours (2). Au
surplus, quand le texte de cet His-

<sup>(1)</sup> De Gloria Mart. cap. 56. p. 129.

<sup>(2)</sup> Hist. Gallic. lib. 1. cap. 30. p. 54.

DE M. DE CHINIAC. 289 ien n'auroit pas été corrompu. audroit peu connoître combien le ns altère la vérité des choses qui se conservent que dans la mésire du Peuple, pour donner quel-'autorité à une opinion du VI-. cle, dont Grégoire de Tours n'a i été affuré, & qui n'étoit fondée aucun écrit. Car la vie de faint trope n'a été faite que depuis ce as-là, & se trouve toute pleine de iles (3). Aussi Bollandus n'a pas ı qu'il fallût s'arrêter à ce que raprte Grégoire de Tours, & il aime eux croire que saint Eutrope n'est nu qu'au III. fiécle avec St. De-, dont ont le fait Compagnon (4).

XII. «Il y a peu de fables dont on XII. Nis, le se se doive laisser persuader, dit ris, qu'on a la de Tillemont (5), si l'on croit consondre

<sup>(3)</sup> Voyez P. de Natal. lib. IV. cap. 105.

<sup>(4)</sup> Boland, 30. Ap. p. 733.

<sup>(5)</sup> Mem. Eccles, Tom. IV. p. 7to.

avec S. Denys l'Aréopagite.

» que le témoignage de faint Sui » Sévere, qui ne reconnoit a » martyr en France avant Marc » rele, joint à l'autorité de saint » goire de Tours, qui met la ve .» de faint Denis de Paris en 250 mappuyé par presque tous les l » tyrologes, qui diffinguent les » saints Denis, ne suffit pas pou » truire une opinion inouie » l'Eglise durant huit cens ans, » au jour par un Abbé, Min » d'Etat, affez ignorant, ou : » hardi, pour imposer aux Histor » les plus célebres, & aux Ecriv » les plus facrés, & qui n'a point » sé d'être combattue depuis qu » a commencé à paroître jusqu » présent, qu'on peut dire qu'ell » détruite, » & que l'on conv unanimement que faint Denis, mier Evêque de Paris, ne vint ( les Gaules que vers le milieu du Liécle, du tems de l'Empereur De

DE M. DE CHINIAC. 291 Hilduin, Abbé de Saint-Denis en France, au IX. siècle, fut le prenier qui identifia faint Denis l'Aréo. pagite, & faint Denis de Paris, C'est lans son Arcopagitica, vie pleine de ables, venues de la vanité, qui tâhe d'approcher ses premiers Evêrues du tems des Apôtres, en préféant l'imposture à une vérité solide incontestable (6); c'est dans cette rie que l'Abbé Hilduin publia son pinion étrange. Pour la prouver, l cita l'autorité d'un Aristarque & l'un Visbius, dont personne n'avoit amais entendu parler, mais il préendit que les écrits de ces deux peronnages, qu'on n'a pas plus conius depuis ce tems qu'auparavant. voient été trouvés dans la Bibliohêque de l'Eglise de Paris Le crélit d'Hilduin, & l'espèce d'enthouiasme où les Peuples étoient alors

<sup>(6)</sup> Voyez les Valesiana, p 163.

de vouloir que leurs Apôtres sussent venus dans les Gaules dès le I. sié cle (7), assurerent à l'opinion de l'Abbé Hilduin un prompt succès. Elle s'accrut si fort, & fit disparoître avec tant de facilité d'ancienne tradition, qu'au XII-, siècle, le fameux Abelard fut persécuté par les Moines de Saint-Denis, pour avoir avancé que l'Evêque de Paris n'étoit poin l'Aréopagite. Ce Religieux prétendoit que le célebre Bede, tant approuvé par notre Eglise, devoit êm cru préférablement à l'Abbé Hilduin, qui n'étoit venu que deux sié cles après lui. Les Moines, trop en

<sup>(7)</sup> Avant que de faire S. Denis de Paris Artopagite, on avoit déja prétendu que Saint Elément l'avoit envoyé dans les Gaules. On le voit dans une Charte du Roi Thierri en 728, rapportée par Dom Mabillon. Cette prétention n'avoit d'autre fondement que de s'élever au-destus des autres Eglises, par le vois honneur d'une fausse antiquité. Ce fut le même motif qui porta l'Abbé Hilduin à confondre l'évêque de Paris, avec S. Denis l'Aréopagite.

DE M. DE CHINIAC. 253 tés de leur opinion, pour se rendre la raison, firent grand bruit, come si Abelard avoit voulu perdre ionneur de leur Monastère & celui notre France. Ils ne s'en tinrent s aux paroles & aux injures; ils le altraiterent, & l'obligerent, une onde fois, de quitter leur Abbaye, de se retirer dans le Diocèse de royes. L'aveuglement de ces Reieux ne se borna pas à ce fait pour gloire d'avoir & posséder le Chef faint Denis l'Aréopagite. Ils plairent avec le Chapitre de N. D. de ris, sur la question de savoir où îdoit le Chef de ce Saint. Le Parleent, sollicité par les Parties, vou-: bien rendre en Mai 1401 un Ar-:, sans garantie, par lequel il déla que le Chef de St. Denis le Corinen étoit en l'Eglise de N. D. ce qui sit dire que celui de l'Aréopagite sit dans l'Eglise de Saint-Denis de ance; car l'on ne se doutoit pas

alors que l'Evêque de Paris eî un Denis différent de l'Aréor & du Corinthien. L'Arrêt est porté par du Luc, titre 3.

A la vérité, il seroit fort di de deviner quel fut le motif d Arrêt, si l'on ne pense que le l ment voulut appaifer une que que l'entêtement des Bénéd rendoit de jour à autre plus féri & qui pouvoit avoir des suit cheuses. Il n'y a, en effet, au apparence que, ni le corps de Denis l'Aréopagite, Evêque thènes, ni celui de faint Denis, que de Corinthe, soient en possession. Comment sait-on qu Saints font venus en France, o leurs corps y ont été portés aprè mort? On n'en a pas même de fomption valable. Au furplus corps de St. Denis de Corinthe quelque part dans le Royaume, droit bien croire que c'est à l'Al

DE M. DE CHINIAC. 295 de St. Denis; car l'on produit une Bulle du Pape Innocent III, de l'an 1215, qui porte qué ce Pape envoye aux Religieux de cette Abbaye, le corps d'un St. Denis apporté de Grèce; & fi ces Religieux avoient possédé jusqu'alors celui de l'Aréopagite, celui-ci devoit passer avec quelque probabilité pour le corps du Corinthien, ou du moins cette Bulle étoit ane espèce de titre pour croire que le corps de ce Saint étoit à Saint-Denis. Mais nous fommes bien peu affurés que ni le corps de l'Aréopagite, ni celui du Corinthien, soient à cette fameuse Abbaye. La Bulle attribuée au Pape Innocent III, n'est pas sans suspicion de fausseté (1); & si elle est véritable, on n'en peut rien conclure, puisque la Bulle n'assure ni que le corps envoyé par le Pape

<sup>(1)</sup> Voyer Tillemont, Mem. Eccles. Tom. IL. pag. 718.

foit, ou de St. Denis l'Aréopagite; ou de St. Denis, Evêque de Corinthe, ni celui d'un St. Denis, Evêque, mais celui d'un St. Denis, Confesseur, (2) apparté de Grèca, qu'on ne connoit point, & qui pourroit être un troisième St. Denis, ou Prêtre, ou Laïque, ou même un St. Denis supposé; car ce n'est pas la première fois qu'on a reçu de sausses Reliques.

Il seroit inutile & ennuyeux de s'étendre sur tous les autres Saints Evêques, qu'on prétend être venus, dans le I. siècle, annoncer l'Evangile dans les Gaules. On les fait pres-

<sup>(2)</sup> Bollandus (3 Apr. p. 744. 745.) nous a donné une petite Histore de la réception du Corps envoyé par Innocent III. Elle porte que c'étoit le Corps de S. Denis de Cozinthe Cosfifier, titre qu'elle répete plusieurs fois; & elle assure qu'en le recevant à Saint Denis, on célébra la grande Messe de ipse Confessor. On eut donc grand soin tout d'abord de diftinguer ce Saint de l'Aréopague, c'est-à-dire de ruiner la Bulle que l'on produit aujour-d'hui. . . . .

DE M. DE CHINIAC. 397 que tous Disciples ou Compagnons de St. Denis, Evêque de Paris. Saint Trophime d'Arles, St. Clément de Metz, St. Memmie de Châlons sur Marne, St. Front de Périgueux, St. George du Puy en Velai, St. Saturnin de Toulouse, St. Savinien & St. Potentien de Sens, St. Eucher, St. Valère & St. Materne de Treves, de Tongres & de Cologne, St. Manfuet de Toul, St. Altin d'Orléans, St. Gatien de Tours, St. Lucien de Beauvais, St. Saintin de Meaux & de Verdun, St. Exupere de Bayeux, St. Rieule de Senlis, St. Paul de Narbonne, St. Eutrope de Saintes, St. Ursin de Bourges, St. Austremoine de Clermont, St. Génulphe de Cahors, St. Aventin de Chartres, St. Drennule de Tréguier, St. Quentin d'Amiens, St. Alban de Mayence, St. Antonin de Pamiers, St. Afrodite de Béziers, St. Ruffe d'Avignon, St. Martial de Limoges, St Peregrin

ï

d'Auxerre, St Nicaise & St. Mellon de Rouen, St. Taurin d'Evreux, St. Julien du Mans, St Clair de Nantes, de Cornouailles & de Vannes, St. Maximien de Rennes, & plusieurs que je ne citerai pas, furent, selon leurs Actes, les uns, Compagnons de St. Denis de Paris, les autres, ses Disciples (1), les autres, encore, les Disciples de ses Compagnons. Il doit donc demeurer pour constant que tous ces Saints ne font venus en France avec St. Denis qu'au milieu du IIIe. siécle, où ils faut rejetter leurs Actes dans les points les plus essentiels, & dire que ces premiers Apôtres des Gaules

<sup>(1)</sup> Il n'est pas sort assuré que tous ceux qu'on donne à S. Denis pour Compagnons de de sa mission ou pour Disciples, l'ayent été récllement : car il semble qu'on air cru faire honneur à plusieurs Saints de les dire Compagnons ou Disciples de Saint Denis. L'obscurité de l'Histoire ne permet pas de se livrer à cette discussion, & il n'y a aucun inconvénient de supposer ce que veulent les Actes.

n'ont été ni Compagnons, ni Disciples de St. Denis, ou de ses Compagnons; & pour lors dans quel tems faudra-t-il placer leur mission, & sur quelles pièces pourra-t-on l'établir?

Au surplus, les Actes de ces premiers Apôtres des Gaules n'ont été composés qu'après le IXe. siécle, pour appuyer l'opinion qui commençoit à s'établir de l'ancienneté de plusieurs Eglises, & pour l'attribuer à quelques autres. Ces mêmes Actes ne font naître que des incertitudes & des contradictions, qu'il coute de relever, parce qu'on pourroit blesser la délicatesse de la multitude qui a toujours plus de zèle pour la gloire des Saints, qu'elle n'a de lumière pour discerner le vrai d'avec le faux, qui ne peut que les déshonorer. Enfin, il paroît évident que ces Actes se sont modelés les uns sur les autres, & mêmes qu'ils se

sont copiés en plusieurs choses. Par exemple, St. Martial refluscite saint Aurélien, ou saint Austriclinien avec le bâton qu'il avoit reçu de Saint Pierre; St. Eucher, avec le même bâton, ressuscite aussi son Compagnon St. Materne, St. Clément de Metz opère le même miracle, par la vertu du bâton de St. Pierre; saint Front de Périgueux rend aussi la vie avec un semblable bâton, à St. George, fon Compagnon (2).... Quel fond peut-on faire après cela sur de pareilles piéces? Il y a plus: dans un Concile de Limoges en 1031, l'Abbé de Salomniac, près de Limoges, rejetta, avec indignation, les Actes de

<sup>(2)</sup> Le bâton du Prophète Elisée n'a point autant de vertu dans la main de Giefi son Disciple, puisqu'il n'avoit pu ressusciter l'enfant de la Sunamite (IV. des Rois, IV. 31.) Mais, d'où nos saiseurs d'Actes ont-ils tiré que Saint Pierre avoit un certain nombre de bâtons, ainsi pour en donner presque tous à ceux de ses Disciples qu'il envoyoit dans les Gaules ?

St. Front de Périgueux, comme une fable, composée depuis peu de tems, par un certain Gausbert, Co-Evêque de Limoges, qui l'avoit même faite pour en tirer de l'argent (3). On inventa, depuis ce tems, une autre vie de St. Front, sous le nom de ses Successeurs; mais cette nouvelle Pièce est encore plus ridicule que la première (4).

#### SECONDE PROPOSITION.

La Religion Chrécienne n'a pris naiffance dans les Gaules qu'au milieu du second siècle.

Sulpice Sévere, le plus ancien Historien que nous ayons, parlant de la cinquieme persécution, qui est celle de Marc-Aurele, dit a qu'alors l'on » vit dans les Gaules les premiers Mar-

<sup>(3)</sup> Voyez, Dubofquer, Hiftor, Gallie, lib. V.

<sup>(4)</sup> Voyez Dubosquer, Gallic, lib. I, cap. 15, pag. 35.

» tyrs, la Religion ayant été reçue » plus tard au-delà des Alpes (à l'é-» gard de l'Italie). » L'Auteur des Actes de St. Saturnin dit aussi que la lumière de la prédication des Apôtres ne se répandit dans nos Provinces que lentement & peu à peu (1). Il n'est pas possible de rejetter, avec décence, le témoignage de ces deux Auteurs, dont l'un a vécu certainement dans les IVe. & Ve. siècle, & l'autre paroît l'avoir suivi d'assez près (2), selon ceux mêmes quine veulent pas tomber d'accord de ce qu'il nous dit (3). Le premier, indépendamment

<sup>(1)</sup> Voyez Surius , 29. Nov. p. 650. §. 1.

<sup>(2)</sup> Grégoire de Tours fait mention de ces Actes, & les appelle l'Histoire du martyre de de S. Saturnin. Cette Histoire paroît être d'un homme de Toulouse, Disciple de S. Exupere, qui vivoit sur la fin du IVe. siècle, & au commencement du Ve. L'Auteur cite une date de Consuls, d'où l'on peut juger qu'il suivoit même des pièces originales.

<sup>(3)</sup> Voyez Chifflet, de uno Dionisio, pag. \$12, 120.

# DE M. DE CHINIAC. 303

même de son antiquité, a été illustre dans le siécle par sa Noblesse & par ses richesses, & dans l'Eglise par sa science & par sa piété. On assure que Bellarmin a cru qu'on devoit tellement désérer à son autorité, que quand on parloit de quelque Histoire qui me s'y accordoit pas, ou il la réjettoit comme fausse, ou il la rapportoit aux tems postérieurs (4).

Et en effet, il faudroit recevoir tout ce que des hommes de mauvaise foi, ou des esprits superstitieux nous ont débité de fables & de contes ridicules, si l'on ne vouloit point admettre ce qu'un Historien François, du mérite de Sulpice Sévere, raconte au IV e siècle, touchant la propagation de la Foi dans le Royaume. Joignons au témoignage de cet illustre Ecrivain, celui de Grégoire de Tours, qu'on nomme, avec raison,

2

<sup>(4)</sup> Voyez Bollandus, 30. Apr. p. 734.

le Pere de l'Histoire de France. Ce célèbre Historien qui vivoit dans le VIe. siècle, dit que St. Pothin sut le premier Evêque de l'Église de Lyon, auquel fuccèda St. Irenée, que saint Polycarpe avoit envoyé dans cette Ville; ensuite il ajoute que, « ce sut sous Dèce que sept Evêques furent or-» donnés, & envoyés dans les Gau-» les pour y prêcher la Foi, ainst que » le marque l'Histoire du martyre de " St. Saturnin. Car on y lit: Sous h » Consulat de Dèce & de Gratus, comw me on le sait par une tradition fidèle, » la Ville de Toulouse eut St. Saturnin n pour son premier Evêque. Voici donc » les Evêques qui furent envoyés, » Gatien à Tours, Trophime à Arles, » Paul à Narbonne, Saturnin à Tou-» louse, Denis à Paris, Austremoine wen Auvergne, & Martial à Limo-» ges (5). » Saint Grégoire, qui étoit

Evêque

<sup>(5)</sup> Voyez Gregoire de Tours, Hist. Franç. liv. I. chap. 30. p. 23.

DE M. DE CHINIAC. 305 Evêque de Tours, qui avoit été élevé dans l'Eglise d'Auvergne, Province limitrophe du Limosin, & qui avoit fait de fréquens voyages à Paris, ne pouvoit ignorer la tradition de ces quatre Eglises sur l'époque de leur fondation: & si cet Historien joint ensemble la mission des sept Evêques, il ne l'a fait que sur la tradition qui étoit alors reçue en France, c'est-à-dire, que la tradition du VI. siécle étoit que St. Gatien, St. Trophime, St. Paul, St. Saturnin, St. Denis, St., Austremoine & Saint Martial, avoient été envoyés dans les Gaules à peu-près en mêmetems (1).

C'est au sujet de ceux qui surent martyrisés à Lyon en l'an 177, que Sulpice Sévère dit que la Religion a été reçue plus tard dans les Gaules

<sup>(1)</sup> Vojez Dubosquet, Hist. Gallic. lib. III. cap. 21. p. 123.

que dans les autres Pays situés delà des Alpes, par rapport à no marquant, assez clairement, qu n'y avoit point été reçue avar prédication de St. Pothin.

Nous lisons, en estet, dans sebe, que saint Irenée gouver l'Eglife des Gaules enten xons, c'e dire, qu'il en étoit Evêque, d'c P. Quesnel conclut, avec for ment, sur Saint Léon, p. 477, qu'il n'y avoit que St. Irenée vêque dans les Gaules. Ce m Auteur remarque, à ce sujet, qu febe, après avoir dit que la ques de la Pâques avoit été jugée pa Evêques du Pont, ajoute aussi-tô par les Eglises des Gaules, change le mot d'Evêques en Egliscs. Ce confirme le sentiment du P. Quei c'est qu'Eusebe dit dans un autre

<sup>(2)</sup> Voyez Eusebe, Hist, lib. V. cap.

droit, que St. Irenée écrivit une Lettre au Pape Victor, au nom des Freres dont il étoit le Chef dans les Gaules (3), c'est-à-dire, dont il étoit Evêque.

Il est vrai qu'on pourroit restraindre ces dernières paroles aux Freres de la seule Eglise de Lyon, ou à ceux dont Lyon étoit la Métropole, parce que le mot de Freres, en cet endroit, n'exclut point absolument les Evéques; mais il faudroit qu'il fût posfible de prouver par l'Histoire qu'il y avoit alors effectivement plusieurs Evêques dans les Gaules. On ne trouve rien fur quoi l'on puisse fonder cette conjecture avec quelque folidité: pourquoi donc l'Evêque de Lyon n'auroit-il pu gouverner toutes les Eglises des Gaules, puisqu'il est certain, dans l'Histoire, que l'Evêque de Tomes a gouverné

<sup>(3)</sup> Lib. cap. 24. p. 192.

308 DISSERTATION feul, durant plusieurs siécles, toutes les Eglises de la grande Contrée de Scythie?

On peut objecter contre ce que je viens de dire, qu'il semble que Vienne eût un Evêque; puisque dans la Lettre des Chrétiens de Vienne & de Lyon, il est dit qu'on avoit pris tous les Principaux des deux Eglises (4). Ce parallele, joint à ce que les Chrétiens de Vienne sont nommés les premiers dans l'inscription de la Lettre, semble obliger de croire que Vienne n'étoit point une simple Paroisse de l'Eglise de Lyon, mais une Eglise aussi formée & aussi parfaite que l'autre. Or on sait qu'une Eglise n'est point parfaite, & elle n'a un Evêque. Ces deux Eglises, écrivant donc ensemble, disent que St. Pothin étoit chargé du ministère de l'E-

<sup>(4)</sup> Vojez Eusche, Hift. lib. V. cap. 1. pag. 156.

# DE M. DE CHINIAC. 309

piscopat dans Lyon. Mais s'il étoit également Evêque de Lyon & de Vienne, pourquoi ne disent-elles pas parmi nous, qu'il étoit notre Evêque, ou quelqu'autre chose de semblable? Si son propre titre & le lieu de sa résidence étoit Lyon, comme Tomes étoit le Siège Episcopal de la Scythie, pourquoi ceux de Vienne, qui ne devoient pas être moins humbles que ceux de Lyon, souffroient-ils qu'on les nommât les premiers? Saint Irenée, comme Prêtre de la Ville de Lyon, a pu leur faire cet honneur; mais, après qu'il eut dressé la Lettre, elle dut être revue, approuvée & fignée par ceux de Vienne.

Il n'est pas difficile de répondre à cette difficulté. Nous lisons dans la Lettre des Chrétiens de Vienne & de Lyon, qu'on avoit pris tous les Principaux des deux Eglises. L'Evêque de Vienne auroit donc été du

nombre, autrement il en auroit été excepté. Mais s'il y avoit eu un Evêque à Vienne, St. Irenée n'auroit pas manqué de faire de lui une mention honorable, & l'auroit certainement nommé avant St. Pothin, puisqu'il met l'Eglise de Vienne avant celle de Lyon. Le silence de ce Pere, touchant l'Evêque de Vienne, est une preuve convaincante qu'il n'y en avoit point. Joignons à cela qu'on n'a absolument aucune preuve que l'Eglise de Vienne eût eu un Evêque dès le tems de St. Irenée, c'est-à-dire, vers la fin du IIc. siécle (1). On

<sup>(1)</sup> On compte aujourd'hui Saint Zacarie, l'un des Martyrs de Lyon, pour le premier ou le second Evêque de Vienne. Mais cela ne se peut soutenir, puisque S. Irenée ne le distingue point de la foule des Martyrs. D'ailleurs, l'Eglise de Vienne ne lui a rendu aucun honneur, n'a dédié aucun Autel sous son nom, ne l'a point invoqué dans ses Litanies, & n'en a rien sait dans son Office jusqu'en 1578. Son nom ne se trouve dans aucun Martyrologe avant Galesinius, non pas même dans celui d'Adon; ce qui donne grand lieu de craindre

voit, par l'Histoire, que dès le tems de St. Pothin, il y avoit des Chrétiens, non-seulement à Vienne & à Lyon, mais encore à Autun & dans d'autres Villes; aussi Eusebe reconnoît que les Gaules avoient plusieurs Eglises du tems de St. Irenée (2). Si dans la Lettre des Chrétiens de Vienne & de Lyon, il n'est parlé que des Principaux de ces deux Eglises, c'est que les autres n'avoient pas été l'objet de la persécution. On ne peut

que ce qu'on en lit dans sa chronique Ann. roi, n'y ait été ajouté par une main insidèle. Ensin le Breviaire de Vienne, qui en sa t aujourd'hui la Fête le 27 Mai, en rapporte quelques actions particulieres assez métaphrastiques, qu'il ne fonde que sur la pieuse tradition des Fidèles. « Si l'on voyoit, observe M. de » Tillemont, que Saint Zacarie ent toujours » été honoré à Vienne, on auroit quelque » lieu de croire que celui qui soussirit à Lyon » étoit Prêtre de Vienne, & que de Prêtre » on l'auroit fait Evêque dans ces derniers » tems ». (Mémoir. Ecclésiastiq. Tom. III. pag. 601.)

<sup>(2)</sup> Voyez Eusebe, Hist lib. V. cap. 23. pag. 191.

donc rien conclure de ce que l'Eglise de Vienne est nommée avant celle de Lyon. Saint Irenée, dont les actions étoient réglées par la charité la plus pure, peut l'avoir fait pout ne pas persuader aux Fidéles de l'Eglise de Vienne, que celle de Lyon, dont il étoit Prêtre, voulût s'attribuer un empire sur elle. Car la charité des premiers Ecrivains Ecclésiastiques les empêchoit de s'arrêter à l'ordre politique des choses. Saint Paul, parlant du schisme de Corinthe, dit, que les uns disoient, je suis à Paul, d'autres, je suis à Apollo, d'autres, je suis à Céphas. De ce que l'Apôtre s'est mis à la tête, & qu'il a nomme Apollo le second, on n'en conclura certainement, ni que St. Paul & Apollo étoient supérieurs à St. Pierre, ni qu'Appollo étoit égal à ce premier Apôtre. Ainsi, supposé même que les Fidéles de Vienne aient revu, approuvé & signé la Lettre

### DE M. DE CHINIAC. 313

Lettre de St. Ifenée, cela ne prouve rien. C'auroit été une présomption dans eux de trouver à redire à ce qu'un si saint & si savant personnage avoit fait. On ne peut pas davantage conclure qu'il y eût un Evêque dans Vienne, de ce que la Lettre porte que Saint Pothin étoit chargé du ministère de l'Episcopat dans Lyon. Il fau. droit pour cela être en état de montrer qu'il y avoit d'autres Evêques dans les Gaules; car, autrement, il est sensible que Lyon étant le titre de l'Evêché, & le lieu de la résidence de St. Pothin, les Eglises de Vienne & de Lyon ne se seroient pas exprimées plus clairement, quand elles auroient dit que St. Pothin étoit leur Evêque. Je crois même pouvoir assurer que l'Eglise de Vienne ayant été nommée dans l'inscription avant celle de Lyon, il étoit nécessaire de faire connoître que c'étoit dans la Ville de Lyon que St. Pothin exerçois Tome VI.  $\mathbf{D} \mathbf{d}$ 

le ministere de l'Episcopat, pour con--noître le lieu où étoit le Siége Epifcopal des Gaules. Tout ce que je viens de dire doit passer pour conftant, puisqu'on est dans l'impossibilité de prouver qu'au IIe, siècle il y eût dans les Gaules d'autre Evêque que celui de Lyon. Car « tant qu'il » ne se trouvera point de preuves » qu'il y eût d'autres Evêques, ob-» ferve M. de Tillemont (3), nous ne devons honorer, comme nos » premiers Prédicateurs, que ceux » que la tradition de nos Eglises, & ntous les monumens que nous en pavons, nous font regarder comme »les Apôtres de notre Foi. » On a tort de prétendre qu'une Eglise particulière ne soit parfaite que lorsqu'il y a un Evêque pour la régir. Saint Epiphane avoue lui-même que les Apôtres n'établissoient, dans plu-

<sup>• (3)</sup> Memoir. Eccles. Tom. 4. p. 443.

dr M. de Chiniac. 315

sieurs lieux, qu'un Prêtre avec son Diacre: Presbiteris imprimis ac Diaconis opus erat. Le même Pere dit, que le Prêtre & le Diacre suffisent pour remplir les sonctions du ministère Ecclésiassique: A quibus videlices ambobus Ecclesiassica negotia administrari possunt, ou, selon l'ancienne version Latine: Per hos enim duos Ecclesiassica negotia compleri possunt.

L'Eglise de Lyon sut donc, dès la naissance du Christianisme, dans les Gaules, le seul Siège Episcopal de la Nation, & elle a été la Mere de toutes les Eglises qui surent établies dans la suite. C'est pour ce sujet, sans doute, que l'Empereur Lothaire l'appelloit la premiere Eglise des Gaules (1). Aussi l'Eglise de Lyon prendt-elle cette Devise: PRIMA SEDES GALLIARUM, qui lui appartient incontestablement, tant à cause de sa

<sup>(1)</sup> Voyez de Marca de Primatib. cap. 114, pag. 231-234.

### gi6 Dissertation

Primatie, que pour l'ancienneté du Siége. Les deux premiers Evêques de cette Ville, également célèbre dans le Gouvernement Civil & le Ministère Ecclésiastique, scellerent de leur sang la Foi qu'ils avoient prêchée. Le sang de ces premiers Martyrs rendit l'Eglise des Gaules féconde, & répandit alors dans tout l'Univers l'éclat de sa gloire.

Cependant, soit que la persécution de Sévère eût emporté un sort grand nombre de Chrétiens, comme on le croit, soit qu'après la mort de St. Irenée il se trouvât peu de personnes dans les Gaules, capables de maintenir & d'étendre la Foi, on n'y voyoit vers le milieu du III-. siècle qu'un assez petit nombre de Chrétiens (2). C'est ce que nous lisons dans les Actes de St. Saturnin, dont le témoignage doit d'autant moins

<sup>(2,</sup> Vojez. Surius, 29. Nov. p. 650. 5. 1.

DE M. DE CHINIAC. 317 hous être suspect, qu'il est conforme à ce que St. Germain de Paris, & fept autres des principaux Evêques de France écrivirent à Sainte Radegonde, vers le milieu du VIc. siécle: Car ils disent que la Foi ayant com-Imence à être plantée dans les Gaules dès la naissance de la Religion Chré--tienne, la connoissance de la vérité s'y répandit néanmoins dans peu de 🛴 personnes, jusqu'à ce que la miséricotde Divine y envoya St. Martin, afin qu'elles ne fussent pas inférieures aux Pays où les Apôtres avoient préché (3). Sulpice Sévere confirme la même chose: Felicem quidem Graciam, qua meruit audire Apost lum prædicantem : Sed nequaquam à Christo Gullias deselictas, quibus donaverit habere Martinum, cum verd ... in solo Martino Europa non cesserit (4).

<sup>(3)</sup> Vojez Grég. de Tours, Histoir. lib. IX.

<sup>(4)</sup> Voyez Sulp. Severe, Dial. III, cap. 21.

# 318 Dissertation, &ci

Ainsi la prédication de St. Martin renouvella le Christianisme dans les Gaules, & distipa, avec succès, les ténèbres du Christianisme, Alors la Foi Chrétienne se répandit insensiblement dans ces vastes Pays, & leurs principales Villes ne tarderent pas à avoir des Evêques. Enfin, le jour de Noël de l'an 446, Clovis, Roi des François, après avoir renoncé au Paganisme, fut baptisé à Reims par St. Remi, dans l'Eglise de Saint Martin. Une de ses Sœurs, & trois mille Officiers ou Soldats qui l'accompagnoient, furent baptifés en même tems. C'est alors proprement que commence l'Histoire Ecclésiastique de France.

F I N.

#### TABLE

Des Chapitres & des Matières contenues dans ce Volume,

Suite du troisième Livre.

#### CHAPITRE XIV.

N a prétendu que les Peuples Celtes rendoient un culte religieux aux ames des Héros. Pag. 1. On a affuré qu'Hercule étoit servi comme un Dieu, dans toute la Celtique. 2. On a dit qu'il avoit paffé en Espagne & qu'il y avoit soumis toute la Nation. 4. C'est une fiction. L'Hercule qui passa en Espagne étoit un Général Phénicien, qui avoit établi la Colonie de Gades. 8. On a dit, sans aucun fondement, qu'Hercule le Thépain avoit palle dans les Gaules. 12 Cet Hercule étoit un Général des Marseillois. 14. Les Gaulois adoroient, du tems de Lucien, l'Hercule Ogmius. 17. L'Hercule Ogmius étoit le Dieu Suprême. 21. On prétend qu'Hercule avoit traverso l'Italie. 25. On die qu'Hercule avoit passé dans la Germanie. 35. Tacite affure que les Germains rendoient à Harcule un culte religieux. C'est une méprife. 37. Les Grecs affurent qu'Hei cule avoit fait plusieurs expéditions en Thrace. 40. Cela peut avoir quelque fondement. 41. Ce qu'on dit des expéditions d'Hercule en Asie peut austi être fonde. 43. Selon Hérodote, Hercule étoft adoré par les Seythes. 47. Les Celtes ne rendwient point de culte religieux aux Héros. 49 Pourquoi a-t-on cru que les Celtes rendoient un culte religieux aux ames des Héros? 51. Les Hercules, que les Celtes célébroient dans leurs Cantiques, étoient leurs proptes Héros, 61,

On attribue aux Celtes le culte de Bacchus, 67. Quelques uns prétendent que le Bacchus des Thraces etnit leur Jupiter, c'elt-à-dire, leur Dieu Suprême. 70. D'autres l'ont pris pour le Solcil. 71. D'autres en font un Heros, & disent que c'est le Bacchus des Grecs. ibid. Le Bacchus des Grecs avoit été défait & tué par les Thraces 72 Les Sabazius des Thraces & des Phrygiens étoit le Dieu Suprême, que l'on a pris pour Bacchus. 75. 19. Paice qu'ils avoient des Sanctuaires où il falloit que le Prêtre fût yvre pour prononcer des Oracles: C'est ce que marque Sabazius. 76. 29. Parce que les Thraces avoient leur Coris sur des Montagnes, ou dans des Forêts. 78. 3º Parce que les Fêtes qui étoient confacrées à Coris se celébrojent de nuit ibid. 49. Parce que la Danse sacrée de Coris ressembloit à celle des Bacchantes 79. 50. Parce que les Thraces etoient couronnés de verdure pendant la fête de Saharius. ibid. On a prétendu qu'Ulysse avoit parcouru la Celtique. 8 z .

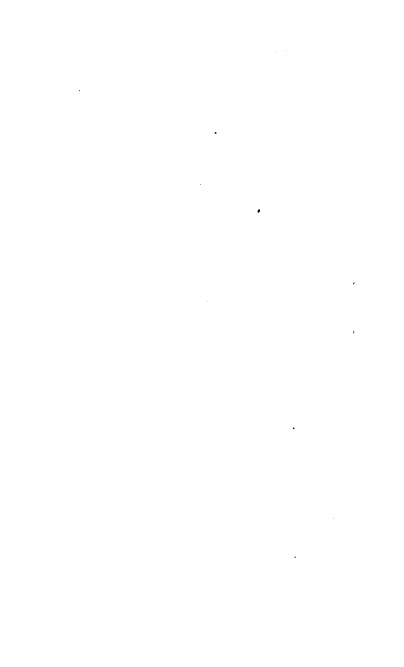
#### CHAPITRE XVI.

De quelques autres Divinités étrangères, ou Indigétes, dont on a attribué le culte aux Peuples Cettes, d'. Priape étoit un des Dieux étrangers des Peuples Ce'tes. ibid. Le Priape des Pélafges étoit le même que leur Mercure. 87. On a attribué aux Celtes le culte de Caftor & Pollux. 90. On prétend que les Celtes adoronent Minerve. 97. Les Celtes avoient le culte d'Isis. 98. Du culte de la Vénus-Uranie chez les Celtes. 100. Des Dieux Indigétes des Peuples Celtes. 104.

#### CHAPITRE XVII.

Des autres Dogmes de la Religion des Celtes, 113. Ils admettoient une forte de création. ibid. Ils croyoient le monde incorruptible. 115. Mais ils dioient que l'Eau & le Feu y prévaudroient un jour. 116. Ils admettoient une Providence. 117. Ils rapportoient les devoirs de l'homme 4 trois Chefs généraux. 120. Il faut fervir les Dieux. ibid. Il ne faut point faire de mal. 121. Il faut s'étudier à être vaillant & braye. 123. Les Celtes avoient l'idée d'un'









# THE NEW YORK PUBLIC LIBRARY REFERENCE DEPARTMENT

This book is under no circumstances to be taken from the Building

| ni 410 | · |             |
|--------|---|-------------|
|        |   | <u></u>     |
|        |   |             |
|        |   |             |
|        |   |             |
|        |   |             |
|        |   |             |
|        |   |             |
|        |   |             |
|        |   |             |
|        |   |             |
|        |   |             |
|        |   |             |
|        |   |             |
|        |   |             |
|        |   |             |
|        |   |             |
|        |   |             |
|        |   | <del></del> |
|        |   |             |
|        |   |             |
|        |   |             |
|        |   |             |



